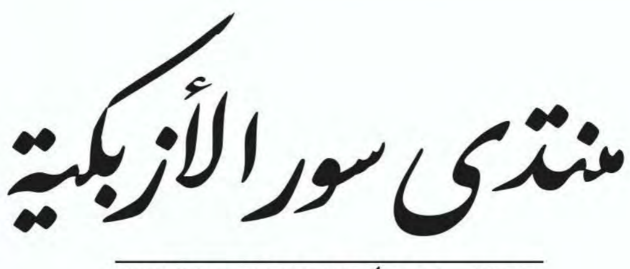
دكتور عبد الله التطاوي



عصر بني أمية





WWW.BOOKS4ALL.NET

## أشكال الصراع في القصيدة العربية

الجــزء الثالــث (عصر بنى أمية) (١)

دكتور/عبدالله التطاوي

الناشر مكتبة الأنجلو المصرية ١٦٥ ش محمد فريد – القاهرة

الله الكتاب: اشكال الصراع في القصيدة العربية الجزء الثالث الله الله الله الله التطاوي لله الناتر: مكتبة الانجاو المصرية الدالله التطاوي الله الطلبابع: مطبعة محمد عبد الكريد حليان رقام الايسناع: 13179 للله 2004 الله 1 S B-N 977 05 2062

#### بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة

فى موقف تحليلى مع النص الشعرى تحاول هذه الدراسة أن تستكشف أشكال الصراع فى عصر بنى أمية من خلال شعرائه فحولهم ومغموريهم على السواء ، ومن منطلق تأملى قد يطول حول النص يتوقف البحث ليكتشف ملامح العصر ، وماتركه من أصداء واضحة كشفتها عبقريات شعرائه ، واحتوتها ملكاتها الإبداعية سواء فى عباءة النمط الصراعى ، أو فى إطار الاتساق مع ذواتهم وتجاربهم .

هذا الجزء من الدرس - إذن - يقوم على منهج تحليلى ، يأخذ فى الاعتبار محاولة استقصلاء الجوانب التى يمكن أن تؤثر فى فن القصيدة ، على مستوى الصياغة الجمالية والمحتوى معاً ، بما يشى بالتعرف على دقائق الحياة فى العصر موضوع الدراسة ، واستجلاء أبعاده وجل ملامحه .

وأخذا بالمبدأ النقدى فى مواقف الإبداع من التسليم بأن الفن اختيار إيجابى لإحدى الشرائح الاجتماعية التى تتسق معها رؤية المبدع ، فإن هذا القسم من الدراسة يحاول أن يختار – أيضاً – من ظروف العصر ، ومن مواقف الشعراء مايمكن أن يضع أمامنا صورة واضحة جلية للحياة فيه ، سواء على المستوى النفسى أو الفنى ، أو الاجتماعي ، أو السياسي ، أو الأخلاقي أو العاطفي .

على أن السعى خلف هذه الجوانب بدا محركاً أساسياً لاقتحام العصر ، وإن لم يكن هو الأساس الوحيد الذى انطلق منه البحث ، ولكنه يظل واحداً من ضروراته التى تسعى إلى التعرف على مختلف أنماط فن القصيدة ؛ الأمر الذى أدى – بدوره – إلى ضرورة التوقف أولاً عند ظروف العصر ، والتعرف على طبيعة المؤثرات ، وعلى رأسها المؤثر الإسلامي الذى أصابه التطور عما كان عليه الحال في العصر السابق ، ثم ما أصاب المعجم الإسلامي على ألسنة الشعراء من تحول يكشف عن طبيعة فكرهم الجديد ، خاصة حين امتزج ذلك الفكر بظروف حضارية وسياسية جديدة ، أسهمت – هي الأخرى – في تحوله وتطوره بشكل ملحوظ ، يدعو إلى مزيد من التأمل مع ضرورة التوقف والتحليل عند أبعاده المختلفة .

ونظراً لأن البحث يستهدف الدراسة الفنية للقصيدة من واقع علاقتها بشكل

الصراع كانت الانتقالة فيه سريعة إلى هذا الجانب الذى يضم الاتجاهات ، ويسجل النظواهر الفنية المتميزة التى عرف بها العصر ، وعرفت هى به ، فكانت علامات مميزة نشعرائه على المستويات الذاتية والغيرية من ناحية ، وعلى مستوى التعامل مع أداة الشعر وصيغ المعالجة من ناحية أخرى .

ومن منطق التأكيد على هذا الجانب الفنى أخذت فصول الدراسة منحى نصياً دار معظمه حول رصيد الفحول فى بعض قصائدهم ، مع تنوع الموضوعات التى شغلوا بها ، فكشف – بذلك – عن مواقفهم الصراعية السياسية أو حتى فلسفاتهم الخاصة ، أو مواقفهم من خصومهم فى خضم التيارات الهجائية الجديدة التى أضحت فى حاجة إلى إعادة تقويم حول إصدار الأحكام لها أو عليها ، أعنى بذلك فن النقائض وما أصابه من تجاوزات أخلاقية واجتماعية أساءت إلى الحضارة العربية خاصة بعد ذلك فى العصر العباسى وانتشار موجة الشعوبية .

وماكان لتلك الرؤية أن تكتمل إلا بمحاولة استقصاء المواقف ، خاصة ما بدا منها مطروحاً على المستوى الذاتى فى أحاديث الغزل ولوحاته ، تلك التى وزعت فى شكل مدارس فنية ، بدا بعضها قريباً من حس الحضارة لدى بعض الشعراء فى المدن الحجازية ، وبدا البعض الآخر شديد التمسك بالبداوة لدى فريق آخر منهم ظل مشغولاً بالقيم الاجتماعية التى تفرضها عليه القبيلة ، ولايستطيع إلا إعلان الخضوع لها . ومع هذين التيارين يظهر اتجاه ثالث يبدو له تميزه الخاص ، مما يدعو إلى وقفة خاصة أيضاً عن تحليله أو تقويمه .

من هذه المنطلقات الفنية يبدأ هذا الدرس التحليلي لصراعات العصر الأموى لعرض نماج نصية ، يطمح من خلالها إلى كشف اتجاهات مدارس الشعر في هذا العصر ، استكمالاً لأشكال الصراع الواقعية فيه ، فإذا كان هذا الاختيار قد أصاب فوقع على الجيد منها فبها ونعم ، وإن كانت الأخرى فحسبه أنه استكمل طريقاً شقة الجزء الأول منه ليظل في حاجة إلى دراسات أخرى كثيرة تأخذ على عاتقها – أمل ماتأخذ – الإنطلاق من النص الشعرى ، قبل إصدار الأحكام النقدية ، أو الأخذ بأى منها على مستوى التحليل أو التقويم على السواء .

وفى أدبنا العربى تعددت الدراسات التى شغلت بعصر بنى أمية ، فرصدت تاريخ العصر ، وتوقفت عند مدارسه الفنية ، واتجاهات شعرائه ، وبقيت منطقة الصراع فى إطار النص الشعرى وعالم القصيدة مجالاً طيباً قابلاً للحوار الطويل الذى يمتد ويتجدد ، ويقبل مزيداً من الآراء بعيداً عن اللجوء إلى كلمة أخيرة لايحسن أن

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١) \_\_\_\_\_ ٥ \_\_\_

تقال فى مجال الدراسات الأدبية ، بحكم مرونتها ، وقابلتها لاجتهادات الباحثين على مدار الحركة الأدبية وتعدد الأجيال من دارسيها .

والله من وراء القصد وهو سبحانه يهدى سواء السبيل ،،،

عبدالله التطاوى القاهرة ١٩٩٢

#### تمهيد [طبيعة الصراع وأشكاله في القصيدة الأموية]

نظراً لأهمية هذا الجانب ، وخطره في الدراسة - للعصر أو للقصيدة - كان الاعتداد به كتمهيد ضروري ، أو حتى كفصل تمهيدي ، يهيئ للقارئ السبيل إلى الدخول على بقية أبواب الكتاب وفصوله ومباحثه الجزئية ، ومن هنا أيضاً - كان - أو سيكون - ازدحام هذا التمهيد بكم من التصانيف والأقسام التي تذهب في تحديد حقول الصراعات التي ازدحمت بها البيئة الأموية ، مع اتساع الدولة ، وتعدد أقاليمها، وتنوع بيئاتها ، وكذلك تعدد أنظمة الحياة ، وكثرة الأجناس فيها .

لقد بدأت الصراعات تتخلق - في هذا العصر بالذات - في صور شديدة التميز، وبدأ قديمها يعرف طريقه إلى النطور، ويعى سبيله لكى يطفو على سطح اليحاة من منطلق جديد، ومفهوم مختلف، فقد تغيرت المقاييس، واختلت المعايير، وظهرت آفاق جديدة فرضت نفسها على الحياة والفكر معاً، وكان لها أن تترك - بدورها - قسمات واضحة تدخل ضمن نسيج أشكال الصراع في القصيدة العربية، وبصمات مؤكدة على ا تجاهات الحياة الأموية ذاتها.

مع هذا التخلق ، وذلك التجدد برزت صور من الصراعات الإقليمية ، عكست أصداء تحول الخلافة من عاصمتها المقدسة في المدينة المنورة إلى دمشق ، وهو تحول جدد الإحساس العام بالعصبيات القبلية القديمة ، وأحيا – بدوره – فكرة جغرافية الانتماء من ناحية ، وبعث دوافع الحنين ، والإحساس بالضياع والحرمان لدى أبناء تلك البيئات التي سلبت حقها في السياسة وأنظمة الحكم من ناحية أخرى .

(١)

من هنا كان الصراع الجغرافي ، كما تدى جلياً في صورته الإقليمية جزءاً من مشكلة العصر الأموى الأساسية ، ومعه – ومن خلاله – عادت الحياة القهقرى إلى حس الجاهلية في تفاخرها الدائب ، وتوزعها بين قحطاني وعدناني ، وهو توزع ورد مطابقاً لخريطة الحياة السياسية الجديدة ، حيث تحول إلى صراع لايكاد يعرف له نهاية ، خاصة منه ماوقع بين الشام والعراق بصفة خاصة .

لقد عكس هذا الصراع الإقليمي صوراً كثيرة من نزاعات العصر ، وتناقضات

الحياة فيه ، حتى بدت – فى معظمها – قبلية ، بل تحولت – فى معظم الأحول – إلى نزاع قبلى صريح وشرس لايعرف هوادة ، قياساً على ذلك النحو الذى أثاره شعراء العصر فى انتصارهم لنظرية الخلافة من خلال ذلك المنظور القبلى دون سواه ، وهو ماراح يعكسه – على سبيل المثال لا الحصر – مادار من حوار بين شاعر الخلافة وشاعر العلويين حول إقليمية النزعة بين الشام والعراق مما يحكيه قول شاعر الشام :

أرى الشام تكره ملك العاراق وكل لصاحبه مبيغض وقال اعلى إمام لنا وقالوا: على أن تدينوا لنا وكل يسالوا: نرى أن تدينوا لنا

وأهل العسسراف كسسارهونا يرى مسساكسسان من ذاك دينا فسقلنا رضينا ابن هند رضينا فسسقلنا لهم : لانرى أن ندينا يرى غث مسافى يديه سسمسينا

وهو مايؤكده رد شاعر العراق أو شاعر الشيعة :

دعن مسعساوى مسالن يكونا فسقسد حسقق الله مساتحسذرونا أتاكم على بأهل العسسسرا ق وأهل الحسجاز فسما تصنعونا ؟

إذ بدت الصورة على هذا النحو - وأمثالها كثير لدى شعراء العصر - بمثابة مؤشر . أو انعكاس صريح للطبيعة الوعية لذلك الصراع ، في تداخله وتفاعله مع ضروب الصراعات القبلية أو السياسية ، ولكنه يظل - في شكله الواضح والقبيح - صراعاً جغرافياً ترصده حركة الشعر في البيئات المتعددة التي شهدتها الحياة على أرض الواقع الأموى بوجه خاص .

على أن هذه الأنماط الصراعية لم تكن الوجه الوحيد للنزاع الجغرافى ، بل أخذت أبعاداً أخرى أشد تميزاً وظهوراً فيما عرفته البيئة – أو البيئات – من اتجاهات ، أو فيما عانته من صراعات أخرى امتدت لتصيب فن الشعر ذاته من خلال ظاهرتى التخصص والالتزام ، وما صحبهما من منطق الابتكار والإبداع ، واستوعبت كل منهما – أى الظاهرتين – أنماط متعددة منها – أى الصراعات – فكانت كل ظاهرة مؤشراً واضحاً ودالاً من مؤشرات التضاد الجغرافى ، ورد فعل للتنوع البيئى ، مما تبلور فى صورته النهائية فى فنون الشعر السائدة فى تلك البيات ، على نحو ما من التخصص ، على غرار ماعرفته مدن الحجاز نم صور الغزل الحضارى وقصائده ،

وماشاع فى البوادى من الغزل العذرى وشعرائه ، وماعرفته الشام من شعر المدح بعامة ، والمدح السياسى منه بوجه خاص ، وكذلك ماتخصصت فيه بيئة العراق من شعر الهجاء على إطلاقه ، ومن شعر النقائض منه على وجه التحديد ، وكذلك كان موقف الشعر السياسى فى صورة أكثر خصوصية ، وأشد عمقاً ودلالة ، ثم أردفه شعر العصبيات القبلية الصريحة التى انطلقت أصواتها مدوية من قبل إقليم خراسان بوجه خاص .

فمع هذا الامتداد الطيب للدولة الإسلامية ، ومع اتساع مساحاتها ، وتعدد ولاياتها ، وتنوع أقاليمها ، اشتدت تلك النزاعات المتصارعة ، سواء مابدا ، منها على مستوى التنظير السياسى ، أو ماطرحته تلك القسمة الإقليمية على مستوى الإبداع الشعرى بصفة خاصة من صراعات الفن ، حتى فى إطار البيئة الواحدة ، على نحو مما نراه شائعاً من غزل حضارى وبدوى فى بيئتى الحجاز المتحضرة والمتبدية ، أو ماظهر من صور الهجاء والمدح فى بيئة العراق ، وكذا ما أصاب الفن فى بيئة الشام ، مستوى الإقليم الواحد ، أو ماترتب عليه من نزاعاتها المعلنة ، سواء منها ماظهر على مستوى الإقليم الواحد ، أو ماترتب عليه من نزاعات حزبية تحكيها منذ بداية العصر صراعات على ومعاوية ، ويعكسها صراع القيسية ضد الأمويين ، أو صراع القيسية مع الزبيريين ، إلى جانب تعدد عناصر الأحزاب الرسمية للدولة ، تلك التي ظلت قايعة داخل عباءة النزاعات القبلية على نحو ما وقع بين قبائل تميم المضرية وقبائل تغلب العدنانية ، وما شابه ذلك من إحياء عصبيات اشتعلت نيرانها فى أقاليم الدولة المتعددة ، وتبلورت مبادئها فى صورة نظريات سياسية متصارعة هى الأخرى دورها .

(٢)

لم يكن الصراع الإقليمي بهذه الصورة الموجزة إلا مجرد علامات دالة على كثير من المظان التي شغلت بالتعليل لهذه القسمة البيئية ، وماترتب على ذلك الصراع الإقليمي الذي شهدته الساحة الأموية ، وهو ما استتبعه – بالضرورة – موقف محدد لخلافة ذاتها من واقع تشجيعها لما تريده من خلال بعض أطراف ذلك النزاع ، منذ قذفت الخلافة بثقلها في كل بيئة على حدة ، بما يكفي لضمان استمرار الصراع بين أبنائها في غير السياسة والأحزاب ، على نحو ماسنراه في موقفها -مثلاً – من شعراء النقائض الكبار ، وكذا من فحول شعراء المدح في بيئتي العراق والشام .

وترد الصورة الثانية من هذا الصراع في شكله الصربي ، بدءاً في ذلك من

الصراعات المشهورة بين الفريقين في يوم صفين ، وانتقالاً إلى وقائع يوم النهروان ، وهو مايحكيه تعقد الأطراف ، وشراسة صيغ العداء القائم بينها ، سواء ماجاء من صراعات على ومعاوية في بداية الطريق ومستهل العصر ، أو ماتلا ذلك من صراع على والخوارج في النهروان ، أو ماظهر من صراعات المختار الثقفي ومصعب بين الزبير ، وكأنه تحول – آنذاك – إلى صراع عنصرى مبكر بين العرب والموالى ، أو ما كان من صراع القيسية والكلبية حول ابن الزبير ، حتى بدت السياسة في جل هذه الأطر مجرد مؤشر يلتقى حوله النموذج الحربي الذي لم يعرف – بدوره – هدوءاً طيلة العصر الأموى ، بدر ماصبغ الحياة ذاتها بصبغة حربية واضحة المعالم ، بارزة القسمات ، تحكى – أول ماتحكى – قصة الصراع الأموى على تعدد مستوياته وتنوعها ، وتترجم له بشكل فعلى من خلال تلك المعارك والحروب الدائمة التي تعد – بحكم طبيعتها – نموذجاً حياً من نماذج الصراع بكل أطرافه وأبعاده .

(٣)

تمتد الصراعات ، وتزداد عمقاً واتساعاً قدر اتساع البيئة ذاتها ، وتجد سبلها من خلال ألسنة الشعراء ، منذ اللجوء إلى استعادة بعض النماذج القبلية الصريحة مما يمكن الاطمئنان إلى رؤيتها من منظور العصبية القبلية التى أماتها الإسلام في عصر المبعث وعصر الراشدين رضوان الله عليهم ، فإذا بالعصر الأموى يبدو – في أدق صوره – ضرباً من الارتداد العنيف إلى حس الجاهلية في كثير من مقاييسها ، أكثر منه امتداداً لجيل السلف مباشرة ، فقد خفت – إلى حد بعيد – الصوت الإسلامي الذي ملأ جنبات الأقاليم الإسلامية إبان العصر السابق ، ليفسح المجال لأصوات إحيائية تعود القهقري إلى ماقبل ذلك الصوت ، خاصة مارتفع منها في حقول الصراعات القبلية التي لم تعرف بيئة بعينها ، ولم تشهد تخصصاً إقليمياً يحكم لها بالمواطنة بقدر ماشاعت – كقاسم مشترك – في معظم البيئات . صحيح أن إقليم خراسان أنتج كما هائلاً من شعر العصبيات ، ولكن شعراء بقية البيئات لم يكونوا بمعزل مطلق عن هذا الانجاه ، بل كانت لهم فيه مشاركات كثيرة وواضحة .

ويأخذ الصراع القبلى أشكالاً عنيفة فى إطار فن الشعر ، ربما عبرت عن جانب منه النقائض الأموية ، وقد تتبعت تدرجه من أبسط صوره ، إلى أشدها إقذاعاً وفحشاً وتعقيداً ، وهى الحقيقة التي تستوقفنا طويلاً فى مثل هذه الدراسة ، خاصة حين يتهاجى الشاعران ، أو القبيلتان من خلالهما ، أو الفرعان من بطون القبيلة الواحدة على نحو ماتحكيه صراعات ربيعة وتغلب واليمنية ، أو صراع القيسية ضد الأمويين ،

وتأخذ العصبية القبلية أبعاداً أخرى تتجاوز ماحلله درساً الدكتور إحسان النص فى (العصبية القبلية فى الشعر الأموى) أو الدكتور حسين عطوان فى الشعر فى خراسان ، أو الدكتور شوقى ضيف فى التطور والتجديد فى الشعر الأموى ، أو الدكتور صلاح الهادى فى انجاهات الشعر الأموى أو الدكتور يوسف خليف فى الشعر الأموى دراسة فى البيئات ، إذ ربما امتدت الظاهرة لتحتوى صور الصراع القبلى والحضارى على مستوى الحياة الأموية عامة ، دون أن يتوقف هذا النموذج الصراعى عند منطقة بعينها ، ولا أن يعرف حدوداً تضبط حركته إلا من واقع سلوك أبناء العصر ككل ، فكأنه يحكى قصة الحياة الأموية على المستوى السلوكى ، ومن واقع النموذج فكأنه يحكى قصة الحياة الأموية على المستوى السلوكى ، ومن واقع النموذج الأخلاقى ، مما يؤدى إلى تداخل حتمى بين مسميات هذا النمط تصنيفاً ، وبين أنماط أخرى يرد ذكرها فى مثل هذا التوصيف للأنماط والنماذج الصراعية ، وعلى نحو مانراه – فى موضعه من الدراسة – تطبيقاً على صيغ الغزل بين بدوى وحضارى .

( 1)

وعلى المستوى الفكرى - بوجه عام - ضجت البيئة الأموية بعديد من الصراعات ، وكثرت فيها صور الانقسام على كل المستويات بدءاً في ذلك من الصراع السياسي المعروف بين الفرق الإسلامية ، وقد شغل أقطابها بقضية التنظير للحكم ، سواء من بدا منهم طامعاً فيه على غرار ماحدث من قبل الشيعة أو الزبيريين ، أو من ظل من بينها محايداً في مطلبه حول ضرورة ترك الأمر شورى بين عموم المسلمين على الإطلاق على نحو ماتبلور في نظرية الخوارج .

ففى ظلال هذه النظريات ، ومابينها من صراعات من جانب ، ثم ما بينها جميعاً وبين نظرية الحزب الأموى الحاكم من جانب آخر ازدحمت البيئة بضروب من النزاعات السياسية ، عكست – بدورها – جوهر التزامهم الصريح بقضاياها ومبادئها من ناحية أخرى .

فإذا ماتجاوزنا السياسية إلى طبيعة الفكر بوجه عام أمكن أن تتوقف عند صور كثيرة من الجدل ، وضروب من حوارات أهل الكلام ، وخلافات رجال الفرق ممن أحالوا القضايا الدينية والإنسانية إلى نماذج صراعية ، تكمل مسيرة الفكر السياسى ، فكثرت المجالس والمناظرات ، وكثر الحواريون وتعدد الأتباع لكل فرقة على حدة ، حتى انتهى الأمر ببعضها إلى حد التفكير ، وغلب العنف بين أصحاب الفرق التى تبلور منها على الصعيد الفكرى مناهج الجبرية والقدرية والمرجئة والمعتزلة والزهاد ،

وكأن نمط الجدل السائد بينها - في مجملها - أو بين كل فرقة منها والأخرى أصبح وجها حقيقياً لهذا الصراع العقلي الذي أصبح لغة العصر كله .

(0)

ولم يكن الشعر الأموى - فى مجمله - سوى جزئية صغيرة تكتمل بها منظومة الحياة الثقافية فى العصر ككل ، ومن ثم بدا طبيعياً أن تنعكس مظاهر الصراع على المستوى الأدبى ابتداء من رؤيتنا لحركة الشعر فى العصر بين التقليدية والتجديد ، إلى استكشاف ماكان من محاولات الشعراء الجمع بين الحس التراثى الذى تحول إلى نظام إحيائى ، يدخل ضمن سياق الفكر العام ، ويلبى منطق السياسة العامة للدولة الأموية ، ليتصارع هذا البعد التقليدي مع مظاهر التجديد ، وليصطدم بمناهج الأخذ من مقومات الحضارة ، ومعايير الحياة الجديدة ، وإن ظلت الغلبة للتراث - بوجه عام - وإلا ماعرف العصر بعصر الإحياء لذلك التراث .

وعلى المستوى الجزئى لنا أن نتصور أصداء مختلفة لصيغ الصراع بين شعراء العصر ، خاصة فى الموضوعات الشعرية التى راحت تشف عن نفسها حتى من خلال مسمياتها ، فقد ظلت ضمن هذا النسيج الصراعى المتكامل ، لاتكاد تغادره ، على نحو مانجده واضحاً عند شعراء النقائض الذين عكسوا من خلال شعرهم ضروباً من الصراع القبلى والشخصى ، وصوروا أنماطاً من المنافسة الفنية ، مع حدة واضحة فى لغة الصراعات الأدبية بين فحول شعراء العصر كله .

وكان رد الفعل لتعدد أطراف الخصومات - بل حتى لوجود الخصومات ذاتها - أن يزدهر هذا الفن ، وأن يأخذ شكلاً منظماً ، ونسقاً متشابهاً من قبل شعرائه الكبار من ناحية ، ثم من قبل جمهوره الذي يستقبله عبر الأسواق الأدبية المشهورة في البصرة والكوفة من ناحية أخرى .

لقد تداخلت الصراعات السياسية والأدبية والفكرية ، وارتبطت - في مجموعها - ارتباطاً حميماً بشغل الناس - بشكل أو بآخر - عن الانتماءات الحزبية ، الأمر الذي انعكس بدوره على طبيعة الحركة النقدية والإبداعية على السواء ، فكان منه ماظهر في طبيعة أحكام الشعراء والنقاد من واقع تلك الخصومات الشائعة والمشهورة ، وكذلك كان ماغلف حركة الإبداع من تحولات خطيرة حول منطق الجدل والبرهنة ، وأساليب الاحتجاج وصيغ الحوار ، والانشغال الدائب بالمقدمات والنتائج ، والرغبة في الإقناع ، مما قرب بين الشعر والنثر - كنوعين أدبيين - إلى حد بعيد .

(٦)

وتمتد أشكال الصراع ، وتتسع ساحتها إذا تجاوزنا مستويات الفكر والإبداع بها إلى حقول الوجدان ومناطق الشعور والانفعال ، لتموج البيئة الأموية بضروب من الصراعات العاطفية التي انقسم إزاءها شعراؤها إلى مدارس متخصصة ، سواء على المستوى البيئي ، على غرار ماعرفته المدن الحجازية والبوادي ، أو على مستوى الشعراء الكبار الذين عرفوا بزعامتهم في ظل هذا التخصص ، على نحو ماكان من الاتجاه تميز عمر والأحوص والعرجي ضمن مدرسة الغزل الحضاري ، وماكان من الاتجاه المضاد لمدارسهم ، على نحو ماجسده شعراء الغزل العذري ، وعلى رأسهم جميل ، وكثير ، وقيس بن الملوح ، وقيس بن ذريح ، ومن سار على شاكلتهم في ظل الاتجاه زاته . وبين الاتجاهين المتصارعين لنا أن نتصور إمكانية خوض صراعات أخرى كان يعيشها الشاعر الواحد ، ويعاني من وقعها نفسياً بين مدرسته التي ينتمي إليها ، وبين خبرته المؤكدة بما كان من مذاهب شعراء الاتجاهات المضادة ، الأمر الذي قد يفرز ضروباً من المعارضات الشعرية ، تحكى بدورها محاولات للمزاوجة ، أو الجمع بين الصيغ الصراعية التي ظلت متباعدة على ساحة الحياة الغزلية بوجه عام .

من هنا يبدو الصراع العاطفى الذى يستبطنه الشاعر الواحد فى أعماقه مجالاً مطروحاً للدرس الأدبى ، واستكمال جوانب الظاهرة الصراعية ، وهو مايشهد اتساعاً وعمقاً آخر متجدداً ، حين يعبر شعراؤه عما أصروا عليه من منطق الإلتزام بمقوماته وأصوله ، إذ لم يشأ الشاعر منهم أن يتنازل – بحال – عن جوهر موقفه ، ومن ثم كان تصنيفهم إلى مدارس وليد هذا المنطلق الذى غلب عليهم ، وبدأ طبيعياً أن يصدروا عنه فى إبداعهم .

**(Y)** 

واستكمالاً لصورة التيارات السائدة في زحام الحياة الأموية لنا أن نتصور – بشكل مبدئي – أن ثمة مستوى أخلاقياً لابد أن يقع في دائرة ما من دوائر تلك الصراعات ، وليكن هذا الصراع إحدى محاولات الخلاص من أزمة الازدواجية التي عاشها شعراء العصر بين مواقف متعارضة ، وفي زحام أحزاب متصارعة ، وفرق متناحرة ، الأمر الذي يدفع بالشاعر – دفعاً – إلى محاولة تحديد موقفه ، أو التعرف على كنه اتجاهه ، أو تحديد موقعه من حركة الفكر بوجه عام ، وموضع تواجده ضمن حركة الأدب بوجه خاص ، وهو ماقد يعكسه لنا رصد سلوكيات الشعراء حين تبدو موعة بين لغة الإلتزام الصريح ، وماقد يضاف إليها من صيغ التعديل طبقاً لمبدأ

التقية ، أو التحول المؤقت عن الاتجاه الحزبي لمصلحة الحزب في نفس الوقت ، أو ما قد يبدو من تأملنا لقضية الإلتزام هذه إذا ما قسناها بالاتجاه المضاد لها في اغتراب بعض الشعراء عن مجتماعاتهم ، أو محاولة تغنى آلام الذات واجترار همومها بمعزل عنها ، سواء أظهر هذا الإحساس بالاغتراب في عالم العذريين ، أم في شعر الحنين أدى الفاتحين بعيداً عن أوطانهم وأهليهم ، أم ماظهر منه في صياغة فلسفات متطرفة ، حاول أصحابها اصطناع مزيج من التجاوزات الدينية والأخلاقية ، على نحو ماكان من فرة المرجئة وشعرائها ، وكذا ماكان من تورط بعض الخلفاء في زحام هذا الفكر الماجن على نحو ماعرف عن لهو الوليد بن يزيد وخمرياته .

ثمة – إذن – صراع أخلاقي يمكن الزعم أنه إنما يعكس مواقف الشعراء ، يكمله في نفس الاتجاه صراعات أخرى جمعت بين صور الالتزام العقائدي ، ومشاهد الانضباط السلوكي في إطارها المحدد ، على نحو ماعرفته مجالس الزهاد ، وما طرأ عليها من صور الرفض والتمرد التي مثلها سلوك وأصل ، أو غيره ممن خرجوا على أصول رجال الزهد ، وسلوك أصحاب الوعظ الديني .

على أن الصورة لم تظل قصراً على زهاد ومعتزلة ، خاصة إذا ما تأملنا بقية جوانبها القاتمة التي حكاها شعراء الإرجاء والمجون والزندقة ، فكثيرون هم الذين شغلتهم قضايا الدنيا ، وجذبتهم مشكلات الحياة اليومية أكثر من أي اعتبار آخر ، فعاشوا بمنأى عن المشاركات المحمودة التي رشحها رجال الدين ، وحاولوا إقناع الشباب بها ، وتجاوز مراحل التطرف منها .

وهكذا سجل العصر الأموى إرهاصات واضحة للصراعات العباسية بعد ذلك ، حين قويت فيها شوكة تيار المجون واللهو حتى كادت تتحول إلى زندقة صريحة ، أو ضرب من ضروب الإلحاد ، وهو ماظهر على المستوى العصبي من تحولات للعصبية إلى أنماط شعوبية مذهبية تمثل أعنف مظاهر الصراع بين أبناء البيئة الواحدة ، والظرف التاريخي الواحد .

### القسم الأول أنماط الصراع في العصر الأموى

الباب الأول: صراع المؤثرات

الفصل الأول : طبيعة المؤثر الديني وعلاقته بصراعات العصر

الفصل الثاني : أبعاد المؤثر الحضاري والسياسي ومحاور الصراع

الباب الثاني : صراع الاتجاهات

الفصل الأول: الموقف الغزلى وصراعات جديدة

الفصل الثاني : الموقف الهجائي وصراع الفحول

الفصل الثالث: الموقف الخمرى وصراع مع الزهد

الفصل الرابع: صراع الظواهر الفنية الخاصة

(١) بين المبالغة والاستدارة

🔪 (٢) بين الخطابية والقصصية

#### القسم الأول أنماط الصراع في العصر الأموى

الباب الأول العوامل والمؤثرات

القصل الأول : طبيع المؤثر الدينسي وعلاقته بصراعات المرحلة

لاشك أن الحياة الفنية لاتقبل التحول بسرعة في مجتمع ما من المجتمعات ، بل تبدو أقل في استجابتها ، وأشد هدوءا في استيعاب ردود الفعل التي قد تنجم عن حركات التجديد التي قد تجتاح المجتمع ، فهي بذلك تمثل مرحلة متأخرة من مراحل التأثر ونقل أصداء التفاعل ، وهنا تعود إلى رؤية علماء الاجتماع لمراحل التأثر الحضاري وكيف يلتقط فيها المجتمع – بأسرع مايمكن – صورتها المادية ، ثم تليها مرحلة التأثر الفكري ، لتأتي مرحلة استيعاب الفن متأخرة لارتباطها بأكثر الأمور تعقيداً ، باعتبار ماتكشفه من أعماق النفس البشرية بكل مشكلاتها وعقدها ، وهذه ليس من السهل أن تتغير بين عشية وضحاها . ولذلك قصدنا هنا إلى البدء بالمؤثرات الإسلامية ، قبل عرض المؤثرات الحضارية الجديدة الوافدة على مجتمع بني أمية ، ذلك أن وقتا قد مر على الوجود الإسلامي ، وانتهى عصر الراشدين لتبدأ حلقة سياسية جديدة تحت حكم البيت الأموى ، هي حلقة حضارية ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالجيل الجديد من مقدرات ومقومات للحياة المادية والفكر معا .

ومع شعراء صدر الإسلام كانت لنا وقفة طويلة (١) حول طبيعة الصراع الذي سيطر على نفس الشاعر ، حتى كاد يتمزق من داخله ، لولا أن أسلم القياد للتراث الجاهلي شكلاً والقيم الجدية موضوعاً ، وراح في معالجة شكل القصيدة ومحتواها يصدر عن الأمرين معاً ، حتى يتخلص من ازدواجية الفكر وثنائية الموقف ، كما فرضت عليه ، ومع شعراء بني أمية نستطيع أن نكرر نفس الوقفة ، حتى نتبين طبيعة الموقف كما ورثوه ثم عاشوه بعد الرعيل الأول الذي أسهم في خدمة قضايا دينه وفتوحاته .

ولانبعد هنا كثيراً عن حقائق التاريخ التى نفترض من خلالها أن شاعر العصر قد وجد روافد وتيارات متعددة متصارعة من حوله ، أصبح عليه أن يحدد منها موقفه ، وأن يأخذ منها مايستطيع وأن يمزج بينها ، أو يخرج منها بناءاً جديداً يعبر عن واقعه النفسى وطبيعة المؤثرات التى فرضت عليه نفسها ، أو حتى عن صراعه معها.

ولاشك أن المؤثر الدينى هنا يمثل مكان الصدارة إذا طبقنا قانون المزج الحضارى من خلال الفن ، فقد مضى من الوقت مايسمح للشاعر المسلم أن يتعرف بأناة وروية على هذا الدين بكل تعاليمه وقيمه وأحكامه ، بل تجاوز ذلك إلى محاولة النظر والتعمق في المعانى الإسلامية ، وفلسفة الأحكام ، وقد كثر حولها الحوار والجدل

<sup>(</sup>١) يراجع الجزء الثاني من الكتاب والخاص بعصر صدر الإسلام .

والمناظرات ، وكلها مرادفات للغة الصراع ، حتى ظهر لدينا فى التاريخ السياسى للعصر مانسميه بالفرق الإسلامية مما يجعل من المهم هنا أن نتصور أن المؤثرات الإسلامية كتيار دينى قد اكتسبت من الوقت منذ نزول الدعوة مايسمح لها بتغلغل نفوس الشعراء ، والسيطرة على وجدانهم ، أكثر من تلك المعالم الحضارية الوافدة التى بدأت تقتحم أسوار الحضارة الإسلامية ، لتتزاوج معها ، وتتفاعل فى صورة تمتلئ حيوية ونضجاً أو – على الأرجح – راحت تتصارع معها إلى غير نهاية .

وبمثل هذا القياس نعود إلى شاعر صدر الإسلام لنبرر موقفه الدينى إذا قورن بشاعر العصر الأموى ، ذلك أن شعراء الدعوة قد شغلوا بها وبالدفاع عنها ، ولم يكن أمامهم – على المستوى العقلى – إلا أن يجاهدوا أنفسهم فى حفظ سور القرآن الكريم وآياته ، أما وقد اتسعت آفاق الحياة ، وبدأ المسلمون فى تدوين القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة ، فقد ظهر منهم من شغل بفلسفة الزهد فى الإسلام ، ومن يقنن المسائل ، ويناقش القضايا فى الفقه والتشريع ، وتظهر علوم القرآن ، ويجتهد العلماء فى تفسيره بالمأثور ، ويظل باب الاجتهاد مفتوحاً أمام القياس والرأى ، ومع هذا التعدد من الصور والمواقف الدينية تفتحت المجالات ، واتسعت مساحتها أمام شعراء العصر لينهلوا من كل تلك المؤثرات على عمقها وكثرتها ، وعندئذ تلوح مجالات جديدة لضروب أخرى من ذلك الصراع الفكرى العميق .

ومع هذا التدرج الزمنى يزداد استلهام الشعراء للتيار الدينى ويشتد تأثرهم به ويتنافسون حوله ، فراحوا يفسحون له مجالات كثيرة فى قصائدهم ، وراحت تلك المجالات تتعدد بتعدد الفنون بل بتعدد القصائد ، وحتى بتعدد جزئيات القصيدة الواحدة ، خاصة أن الشاعر الأموى مازال يصطرع فى نفسه من خلال التزامه بالنموذج الفنى القديم الموروث ، حيث يفرضه على نفسه مرة فى ثبات المقدمات ، وأخرى فى موضوع القصيدة ، ولكن التيار الإسلامي سرعان مايبدو منتشراً فى كل جزئيات القصيدة ، يكشف عن نفسه ويعلن عن إسلام الشاعر ، بل يصور هدوءه وأناته فى تلقى القيم الدينية واستيعابها ثم إخراجها فى قصائده مما قد يشى بهدوء نسبى – أو حتث مؤقت – لهذا الصراع .

وطبقاً لهذا التصور – إذا صح لدينا بداية – فإن منطق الأمور يقتضى التدرج في طرح المؤثرات عامة ، وهو مانطبقه هنا على المؤثرات الإسلامية ، إذ قد تبدأ خفيفة مع عصر الدعوة طبقاً للتبرير الحضارى من ناحية ، ولانشغال الشعراء من مدرسة المدينة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وخرجهم معه في غزواته من

ناحية أخرى ، ولذلك اكتملت للشاعر المسلم صورة جهاده الدينى والعملى بجهاد قولى تبلورت فيه تلك المؤثرات الإسلامية وأعلنت عن كمونها في كيانه ، وكانت النتيجة أن بدت الملامح الإسلامية واضحة عند شعراء الدعوة ممن التفوا حول الرسول صلى الله عليه وسلم ، وقد انحصرت مصادرهم الدينية بين القرآن الكريم ، والحديث الشريف ، وترجمتها سلوكيات الشاعر المسلم في صورته المثالية كما سنها الدين القويم.

ومع مر الأعوام ، واستمرار مسيرة التاريخ ، تتوالى الأحداث ويأتى جيل من الخلف ليعيش حياة هادئة هيأتها لها فتوحات السلف ، وتزداد الفرص المتاحة أمامه ليتعمق قضايا الدين ، ويتعرض لتصوير ظروف الدولة الإسلامية ، وتتسع مجالات صراعاته من خلال ثقافته وعقله مما هيأ المجال لطرح إمكانات فنية جديدة وعميقة، تسمح بالتغيير والتحول في القصيدة العربية بما يتناسب مع تطور منطق الصراع نفسه.

يأتى عصر بنى أمية إيذاناً بفتح باب جديد للصراع ابتداء من معاودة طرح فكرة العروبة ، وإحياء العصبية القديمة ، وإذا بحركة الإحياء تمتد وتتسع ، لتشمل كثيراً من أركان الحياة وأول مافيها مقومات الثقافية والفكرية ، وكأن التراث هنا يعرض نفسه على الشاعر الأموى وله أن يختار منه مايستطيع تطويعه لفنه ، وينتشر التراث الدينى ، وتتعدد من حوله العلوم ، ويكثر حوله الجدل والصراع ، وتصبح هذه الأبعاد الثقافية قادرة على دفع الشاعر الأموى لكى يغترف من صور الثقافة الإسلامية الكثير من أفكاره ومواد صوره .

من هذا نستطيع أن نزعم أن الشاعر الأموى ظل يصدر عن المعجم الإسلامي الذي استوعبه وراثة وعقلاً ووجداناً ، وبدأت الظلال الإسلامية تنتشر بين جزئيات القصيدة المختلفة في شكل أفكار متعددة تتخذ نفس المجالات السابقة التي تعرفنا عليها في دراسة القصيدة في عصر صدر الإسلام (٢) لأن العصر – كما قلنا – عصر إحياء احياء للشكل مما يدعو إلى ضرورة تمثل القديم وإثبات الولاء الفني له ، وهو إحياء يحقق للدولة الأموية ماتطمح إليه من دعم لفكرة العروبة في صراعها مع الموالي ، كما يحقق لكل من الأحزاب السياسية مايطمع إليه أصحابه من دعوة إلى الفكر القبلي وتأصيل النسب في ظل الصراع على السلطة ، وهو امتداد أيضاً لكل ما أصله الشعراء المسلمون في العصر السابق من قيم ومبادئ وتقاليد ، سيطرت على قصادهم وزاد

<sup>(</sup>٢) يرجع إلى الجزء الأول من الكتاب.

توغلها في صورهم وتقاريرهم في هذا العصر.

ومع تلك الحركة التراثية يزداد ثراء الموقف الدينى للشاعر الأموى فى خضم المجالات والمناظرات الدينية والصراعات الفكرية التى غرقت فيها الفرق الإسلامية من خلال رجال الكلام ، وممن راحوا يجاهدون فى إرساء مبادئهم وقيمهم كما حدث فى اتجاه الزهاد الذين أثبتوا من خلال شعرهم على أن عصر بنى أمية ، نبت فى جو جديد ، فيه روحية ومثالية ، وفيه إيمان بعالم آخر فوق حسهم وشعورهم ، وأن هناك علة نهائية تدبر هذا الكون وتعنو لها وجوه البشر ورقابهم (٣).

على أن تفسير الدكتور شوقى لايعنى - بحال - جدة الزهد والقيم والروحية تماماً على العصر ، بقدر مايعني زيادة انتشارها ، وشيوع تعمقها لدى أبنائه من شعراء غيرهم ، ذلك أن الحياة الدينية قد وجدت سبيلها إلى الشعر من طرق شتى في غير الزهد ، فقد انطلق الشعراء في كل موضوعاتهم ينهلون منه مايزيد شعرهم ثراء وغني، مما يترك أثره في عقاية جديدة لها تميزها ، فهي عقاية ، تختلف تماما الاختلاف عن عقلية الشاعر القديم ، فقد ثقف أشياء لم يكن يثقفها الشاعر الجاهلي ، وخضع في تفكيره لأشياء لم يخضع لها الشاعر الجاهلي (٤) . فإذا أضفنا إلى ذلك مايؤكده ويزيده اتساعاً وجدنا تقافة الشاعر الأموى أكثر ثراء من تقافة الشاعر في صدر الإسلام ، على الأقل لأنه يجد تراثاً متعدد الاتجاهات ترك له الجاهليون بعضاً منه ، وترك أمامه شعراء صدر الإسلام جانباً آخر ، فهو لايبدأ من فراغ فكرى من الناحية الفنية ، بل يبدأ من حيث انتهى شاعر صدر الإسلام ، ويغذى فكره وعقله ووجدانه بمزيد من القيم التي احتضنها رجال الدين في عصره ، ممن راحوا يعكفون على تفسير القرآن الكريم أو تدوينه ، وكذلك من أصحاب جمع السنة النبوية الشريفة ، وتأصيل الفقه الإسلامي ، وغير ذلك من علوم دينية بدت بوادرها عند الفرق الكلامية التي راحت تفلسف أمور الدين وتناقش قضاياه على خلاف فيما بينها ، وهو خلاف أثر - بالضرورة - في الحياة الفنية في العصر الأموى ، ووجد مجاله خصباً في زحام صراعات الشعراء.

ومع ظهور الفرق الكلامية ، ومع كثرة الجدل ومزيد من التمادى فى الحوار حول أمور الدين يصبح الفكر الإسلامى فى مزيد من الحاجة إلى الصلابة والصمود والانتشار والتبلور فى شكل فلسفة ، يمكن أن تجابه فلسفات أخرى وأفكاراً وافدة من

<sup>(</sup>٣) التطور والتجديد في الشعر الأموى ٦١ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ۸۱ .

حضارة الفرس ومذاهبهم القديمة أو غير ذلك من مذاهب باتت تمثل خطراً على المجتمع الإسلامي .

ومع صراع الفكر يجد التيار الإسلامي لذاته مجالات واسعة الانتشار ، بل يجد من القصائد الكاملة كما هائلاً يستوعبه ويحتويه ويتفحصه ويسجله ، ويطوعها له الشعراء ، وعندئذ يفتح في الشعر باباً جديداً يستوعب فكر الشاعر المسلم ، ويترجم تحت لواء فكرة الزهد الإسلامي أو إرهاصات التصوف أو غيرهما من سلوكيات دينية تحسب لشعراء هذا الجيل .

ولأن هذه التيارات الدينية لم تكن وحدها في ميدان الحياة الأموية يجب أن نضع في الاعتبار أن ثمة تعدداً في أطراف الصراع ، هو تعدد أوجدته حالة القلق والاضطراب في مواجهة تيارات متضاربة من القديم والمستحدث ، فهناك الحس الحضاري الذي يقتحم ميدان الحياة ، وهو حس بدا مخالفاً – إلى حد كبير – لكثير من تعاليم الدين الإسلامي ، إذ وجد سبيله على النقيض مما نجده عند الزهاد فطفا على سطح الحياة الفنية من خلال مجموعة من شعراء اللهو والمجون ، وهي فئة أثرت أن تدير حياتها من خلال الخمر وعربدة السكاري ، لتتخذ من معايير سلوكها فلسفة لتلك الحياة وللفن معا ، وكان على الشاعر المسلم أن يجد لفلسفته هو الآخر متنفساً عبر القصيدة ، فطرحها في كل الموضوعات تقريباً ، ولم يخصص لها موضوعاً بعينه ، صحيح أننا نجد بعض ،الزهديات، لدى شعراء العصر ، ولكنها تبدو قليلة إذا قيست بهذا الكم الثقافي الهائل الذي طرحه الشعراء في مختلف الموضوعات التي عالجوها ، ووجدت المؤثرات الإسلامية مكانها بين ثنايا أبياتها أو في صورها الجزئية .

وكأن كل مقومات الحياة أسهمت في استمرار انتشار التيار الإسلامي ، وسهلت له مهمة الذيوع والهيمنة على الفن ، فما زال الصراع قائماً في هذا العصر بين الخليفة وهو مسلم وعربي ، وبين جيرانه من أصحاب الامبراطوريات الكبري التي فتحها المسلمون من الروم أو الفرس ، والخصم هنا ليس عربياً ولامسلماً ، وهنا تفتح الصراعات السياسية والعربية مجالات واسعة أيضاً تدفع بالشاعر الأموى لأن يتسلح بأدواته الإسلامية ، لعله يستكمل دائرة الجهاد الديني الذي بدأه أسلافه ، وكأن المسألة بالنسبة له – تعد نوعاً من استكمال المسيرة الفنية في أرض جديدة ، ومع أعداء كثيرين وهنا أصبحت القصيدة الأموية في مزيد من الحاجة إلى الدعم الديني في المجال العربي لكي تظل عنصراً صامداً في خضم تلك الصراعات .

ومع تطور الحياة في عصر بني أمية ومع تعدد مصادر الفكر تتنوع روافد

الثقافة التى أثرت العقلية الأموية ، وفى زحام هذه الروافد يبرز المعجم الإسلامى وقد أصابه كثير من ملامح التجديد تلاؤماً مع الطابع العقلى الذى عرف به شعراء العصر وتأثراً بحركة الفكر ورجاله ، وترجمة جانبية لصراعاتهم .

وقد راح فريق من الشعراء يستعيد الوجه العريق للقصيدة العربية الناضجة منذ الجاهلية سعياً وراء أصالة الأداء من خلال السند التراثي من ناحية ، وتلبية لرغبة الدولة الأموية في إحياء العصبية القديمة حتى لاتفسح فرصة أمام الموالي للتحكم في مجريات أمور الخلافة من ناحية أخرى ، وكأن القصيدة الجاهلية تصبح – بذلك – النموذج الأوحد الذي ينبغي أن يحتذي من قبل الفحول الكبار ممن وقفوا وراء حركة الإحياء هذه ، بحكم ما انغمسوا فيه من فن النقائض ، أو ما أحسوه من الأداء الوظيفي المطلوب منهم حول إحياء العصبيات القبلية استكمالاً للملامح الصراعية التي ضجت بها حياة العصر كله .

وبذا ظل الرافد الإسلامي عنصراً سائداً يضاً بين الشعراء الذين أخذوا على عاتقهم عبء الإلمام بالمادة التصويرية ومعطيات الفن من ينابيع الثقافة المتنوعة التي شهدتها البيئة . فقد جاء رافد جديد أثر في تشكيل العقلية الأموية ، وحفز أبناء البيئة إلى إعمال العقل ، والإكثار من الجدل والحوار من خلال منطق احتجاجي يقوم على المساجلة والمناظرة ، ذلك هو الرافد الحضاري الذي كشف طابع اللقاء بين العرب ومن دخل في الإسلام من بقية الأمم والأجناس ، فكان الصراع لغة العصر السائدة في كل صور الحياة سيادته في القصيدة الأموية .

من بين هذه الروافد نلتقط هنا - أولاً - خيط التيار الإسلامي لعلنا نتبين ما أصابه من تحول عكس طبيعة ذلك الواقع الفكري الجديد ، إذا كان من غير الطبيعي أن يظل هذا المعجم جامداً على نهج شعراء العصر السابق ، خاصة أن الحياة من حوله قد راحت تأخذ سبيلها عبر التطور والتجديد الدائمين . ولاشك أن ثمة فروقاً لابد أن تظهر بين مواقف الشعراء أنفسهم عما كان عليه الحال يوم أن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم موجوداً بين شعراء العصر السابق ، ليكون ممدوحاً بينهم ، ثم مرثياً من خلالهم ، فقد تغيرت الأمور مع اتساع الدولة الإسلامية ، ومع انقضاء زمن جيل السلف الصالح ، وبقى منها تعدد الأجناس التي خضعت لحكم العرب ، وأثرت في حضارة المسلمين بسالبها قبل موجبها .

ومع حكم بنى أمية يشهد العصر حركة قلق سياسى تعددت معها الأحزاء المناوئة للخلافة ، إذ بدا بعضها طامحاً إلى إسقاط الحكم من البيت الأموى ، باعتباره

حقاً له من دونه ، فظهر منها حزب الزبيرييين وحزب الشيعة ، كما ظهر حزب الخوارج بمبادئه المتميزة ، ليلتقى الجميع حول مائدة واحدة أساسها قضية اغتصاب الخلافة منذ آلت إلى البيت الأموى ، ووجد كل حزب له من الشعراء أنصاراً يلتزمون بقضاياه ، ويدافعون عن مبادئه ، وكان الانقسام والصراع قد بدأ يدب ليفرض نفسه على مقومات الحياة الأموية ، فالروافد الثقافية تتعدد – كما رأينا – والفرق السياسية والأحزاب تسير على نفس المنهج من التعدد أيضاً ، مما اكتمل بما كان من الفرق الدينية المختلفة التي أدارت طويل جدال وحوار عنيف حول القضية الدينية ، فلم تعد المؤثرات الدينية ترد على بساطتها المعهودة ، بقدر ما أخضعها أصحاب تلك الفرق المؤثرات الدينية ترد على بساطتها المعهودة ، بقدر ما أخضعها أصحاب تلك الفرق صراعاتهم ، وكانت قضية الجبر والاختيار فيما يتعلق بطبيعة السلوك البشرى ، وقضية المصير محوراً لتعدد الأراء بين الفرق الكلامية المختلفة من قائل بجبرية وقضية المصير محوراً لتعدد الأراء بين الفرق الكلامية المختلفة من قائل بجبرية بمنزلة الفاسق بين المنزلتين في دائرة الاعتزال ، إلى خامس يصوغ رؤيته الدينية في بمنزلة الفاسق بين المنزلة الدينية في المؤارثة المؤارثة المؤارد شديد التميز لدى الزهاد .

أمام هذه الصور الصراعية كان للشاعر أن يأخذ منها موقفاً بل مواقف ، خاصة أن شعراء العصر لم يعيشوا بمعزل عن هذا الفكر الدينى ، وكيف يتسنى لهم أن ينعزلوا عنه وقد رسّخ فى أذهانهم ووجدانهم من الحس الإسلامى العميق كثيراً من القيم ، ومازال أمامهم المعجم الإسلامى ينتقون منه الألفاظ والصور التى يزينون بها شعرهم على نهج السلف ، وإن كانت هذه الألفاظ وتلك الصور قد وردت هنا بصورة مختلفة اختلفت معها طبيعة ذلك المعجم ، وتحولت أساليب الأخذ منه إلى نمط جديد يتسق مع الأنماط الصراعية الجديدة .

وقد رحل فريق من الشعراء بل فرق منهم ، تروح لمبادئ الفرق الدينية المختلفة حسب طبيعة انتماء كل شاعر إلى أى من تلك الفرق ، فإذا بالشعراء يتحركون من منطق الإلتزام دفاعاً أو هجوماً ، وبدا من الطبيعى لهم – بل من الضرورى أيضاً – أن يساندوا أراءهم بما أفادوه من المعجم الإسلامى ، فراح كل شاعر منهم يطوع ما يأخذه منه لصالح الرؤية التى يتنباها ، ولهدم القضايا التى ينادى بها خصوم حزبه .

من هنا بدت المؤثرات الإسلامية تفرض نفسها فى موضوعات كثيرة بدا بعضها إسلامياً بطبيعته ، على نحو ما كان من حركة الفتوح الإسلامية واستمرار النظم فيها على الصورة التى استوقفت مالك بن الريب – مثلاً – فى قصيدته اليائية

التى نظمها فى خراسان فى رثاء نفسه ، أو ما أشبه ذلك من شعر الحنين وشعر الجهاد الإسلامى .

ومع هذه النماذج تلتقى صور كثيرة من المعجم الإسلامى تعرف طريقها إلى كل موضوعات الشعر الأخرى التقليدى منها والجديد على السواء ، بل يبدو عرض هذه الصور ضرورة ملحة خاصة حين يتم توظيفها سياسياً لخدمة فرقة دينية ، أو حزب سياسى ، على النحو الذى اصطنعه الشعراء فى القول بمنطق الجبر حيث راحوا يصورون الحتمية الجبرية من باب تأكيد قيام الخلافة فى البيت الأموى دون سواء ، فإذا الموقف عند جرير – على سبيل المثال – يأخذ هذا المنحى من خلال ما حرص على تصويره فى لوحة الخلافة والخليفة ، فهو يقول فى عبدالملك قاصداً إلى إسكات أصوات المعارضة من خلال تلك القداسة التى روج لها الشعراء :

لولاً الخليه في والقهرآنُ يقهروه مسا قهام للناس أَحْكَامُ ولاجهمعُ أنت الأمينُ أمين الله لاسمسروفً

فيسما وليت والهيسابة ورع (٥)

إذ يقرن سلوك الخليفة بحرصه على قراءة القرآن ، وهو خطيب المسلمين وأمين الله فى أرضه ، يستمد قوته من هذا المدد الإلهى الذى يسند شجاعته وبأسه . وإذا هو يطرح قريبا من هذا الرصيد التصويرى ما قاله فى الوليد :

إن الوليسد هو الإمسام المصطفى

بالنصب مُرزّ لواؤه والمغنم

ذو العسرش قسدر أن تكون خليسفة

مُلَّكت فـاعلُ على المنابر واسلم (١)

فيخص الوليد بالإمامة والاصطفاءة ، وتحقيق الانتصار من هذين المنطقين ، ثم يدعمهما بما رصده من جبرية الخلافة التي جاءت ممدوحة قدرا مقدورا ، ملك من خلاله زمام الأمور ، فلا عليه إلا أن يعلو المنابر ليأخذ دوره في توجيه الأمة ، وعندئذ يجب أن تستسلم له بقية الأحزاب ويهدأ الصراع السياسي تماماً .

<sup>(</sup>ه) دیوان جریر ۱/۲۹۳ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ۱/۷۸ .

وعلى نفس النهج أيضاً عرض جرير صورة سليمان بن عبدالملك من منظور إسلامه ، لم يحد فيه عن قيم هذا المعجم حين قال :

سليمان المبارك قد علمتم هو المهدئ قد وضح السبيل

أجــــرْت من المظالم كل نفس

وأديت الذي عسهد الرسول

صفت لك بيعة بشبات عهد

فَ وَزُنُّ العدل أصبح لايميل(٧)

فإذا هو يقرر صحة البيعة للخليفة ضماناً لاستمرار العدل ونشره ، جاعلاً من حكمه معياراً لإجارة المظلوم والأخذ بالأسوة الحسنة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بناء على ماقدمه من هدايته ، وماعرف عن بركته ووضوح السبيل التي سلكها ، فهو توجيه مقدس لصورة الخليفة أيضاً بما يضمن له الخلاص من تلك الصراعات .

وإذا بالصور تأخذ منحى إسلامياً يستهدف إقناع جماهير المسلمين بها ، وإذا بالشاعر يقترب من فرقة الجبرية فيما تذهب إليه على المستوى الإنسانى العام ، ولكنه يضيق دائرة الاستخدام حين يخص به الخليفة الذى يمدحه حتى ليجعل من خلافته بشرى للمسلمين جميعاً ، فإليه يفزعون إن أصابهم قرح ، وبه يستسقون الغمام لقربه من الله ، وحرصه على نشر دينه ، وإقامة فرائضه :

إلى المهسدى نفسزع إن فسرعنا

ونستسسقى بغرته الغسماما

وحسبلُ الله تعسمسمكُمْ قُسواه

فسلا نغسشى لعُسرُوتِه انفسصامسا

تباشرت البالد لكم بحكم

أقسام لنا الفسرائض واستقساما (^)

فإذا بالشاعر يتخذ من التركيز على الهداية الإلهية للخليفة أساساً للقول بأحقيته بالخلافة ، وعندئذ تطوع الأفكار الدينية وملامح الحس الإسلامي التي ينبغي سيادتها

<sup>(</sup>۷) دیوان جریر ۲/۷۱۷ .(۸) دیوان جریر ۱/۲۲۱ .

بين كل المسلمين – تطوع على مستوى سياسى ، لتأكيد أحقية الخليفة بالحكم دون سواه بشكل صريح على النحو الذى عرضه جرير أيضاً مرة فى عمر بن عبدالعزيز قائلاً:

إنا لنرجو إذا ما الغيث أخلفنا

من الخليسفسة مسانرجسو من المطر

نال الحسلافسة إذ كسانت له قسدرا

كسمسا أتى ربّه مسوسى على قسدر (١)

وأخرى في عبدالملك:

أنت المبارك يهدى الله سيرته

إذا تفـــرقت الأهواء والشــيعُ

فكلُ أمر على يُمْنِ أمر أمرت به

فينا مُطَاعٌ ومهما قلت مُستمع (١٠)

وثالثة في الوليد:

فانت لرب العالمين حليسفة

ولِيُّ لعــهــد اللَّه بالحقُّ عَــارِف

هداك الذي يهدى الخسلائق للتسقى

وأعطيت نصرا لم تتله الخسلائف (١١)

فهو يتحرك في لوحاته الثلاث من منظور إسلامي محض ، أساسه قرب الخليفة من الله ، ومايترتب على ذلك من قدرية الخلافة التي وُهبها على نسف الصورة القديرة ، عارضاً بذلك ما أفاده من قصة موسى عليه السلام في الآية الكريمة ، «ثم جئت على قدر ياموسى» (١٢) والنتيجة أن أدنى مخالفة من المسلمين للخليفة يؤاخذون عليها فعليهم الطاعة له ، والاستجابة لتعاليمه ، والإذعان لقصر شرعية الحكم عليه ، ألم يكن خليفة رب العالمين ، وولى عهده في الأرض ، ينشر العدل والحق بمحض ما أتاه الله من هداية وتقوى وتفويض إلهي ، وما أمده به ربه

<sup>(</sup>٩) نفسه ۲۹۳/۱ . (۱۰) نفسه ۱/۹۶۵ .

<sup>(</sup>۱۱) دیوان حریر ۱/۱۸۳ . (۱۲) سورة طه ، ٤٠ .

من مقومات النصر الإلهي دون غيره ؟ .

ويتمادى الشاعر فى عرض اتجاهه الجبرى إزاء الصراعات الداخلية فى بيت الخلافة ، فإذا به يبدو مؤيداً لصنيع بعض الخلفاء فى تولية العهد ، فينتصر لما يدور فى البلاط الأموى من هذه المواقف الصراعية على النحو الذى رصده حول محاولة سليمان أن يصرف الولاية (ولاية العهد) لابنه أيوب فينبرى جرير قائلاً:

إن الإمسسام الذى تُرْجَى نوافِلُه بعسد الإمسام ولى العسهد أيوبُ الله أعطاكُم من علمسه بكم حُكْما ومابعد حكم الله تعقيبُ أنت الخليفة للرحمن يعسرفُه أهل الزَّبُور وفي التوراة مكتوبُ (١٣)

فإذا هو يدعم الموقف بما استعان به من عرض لفكرة الإمامة حين تأخذ لديه بعداً دينياً أساسه عطية الله للإمام ، وإن الله سبحانه «يحكم لامعقب لحكمه وهو سريع الحساب» (١٤) .

وأن هذا الخليفة معروف عند أهل الكتب السماوية من أهل الزبور والتوراة ، الأمر الذى تغلفه مبالغة أسرف فيها جرير كل الإسراف ، ولم يجد غضاضة فى الاتساع بها ليكون داعية للبيت الأموى من خلال كل خلفائه ، وحريصاً على بث روح الطاعة فى الرعية ، والسكون إزاء الحكم ، فيرتدى ثوب المرشد الناصح لبنى أمية لإنهاء صراعهم الداخلى :

# كسونُوا كسيسوسف لمساجساء إخسوتُه واستعبرفوا قال : مافي اليوم تشريبُ

على ما أفاده فى تلك الصورة من دلالة قصة يوسف عليه السلام ، على النحو الذى رصدته الآية الكريمة فى حوار يوسف مع إخوته .

«قال لاتثریب علیکم الیوم یغفر الله لکم ...» (۱۰) وهو ماورد له نظائر من قبل فیما بثه من مدائحه لیزید إذ رآه:

<sup>(</sup>١٣) ديوان جرير ، ١/٣٤٩ . (١٤) سورة الرعد ٤١ . (١٥) سورة يوسف ٩٢ .

زانَ المنابرَ واحستالت بمُنتسجب

مُسشبّت بكتساب الله مَنْصُسودٍ (١٦)

كما صوره من منطق الأصالة وضرورة طاعته قائلاً:

يا ابن الأروم وفي الأعسياص مَنْبــــــــا

القسادح يَرْتَقى فيسهسا والقسصَفُ

أرجسو الفسواضل إن الله فسضلكم

ياقبل نفسك لاقي نَفْسي التّلف

هو الحليفة فارضوا ماقصي لكم

بالحقُّ يصَدعُ مسافى قسوله جنكَ (١٧)

بل تتسع عنده الدائرة لتشمل كل أبناء البيت الأموى في صور عامة من مثل قوله عنهم جميعاً إذا ماتجاوزوا تلك الصراعات:

ألستُم خسيسر من ركب المطايا

وأندى العـــالمين بطون راح ؟ (١٨)

وكذا قوله :

يا آلَ مـــروان إن الله فـــضلكم

فضلاً عظيما على من دينه البدع (١٩)

فهو يعمد إلى إلصاق البدع بأعداء الخلافة والطامعين فيها ، والناقمين عليها ، مسجلاً قدرية الخلافة فيهم حين فضلههم الله سبحانه على كل أهل البدع من أبناء الفرق الأخرى ، ومن ثم فهو يرصد حقهم في الصراع من أجل بقائهم فيهم في مقابل إسقاط حق هذا الصراع عن غيرهم .

على أن كثرة هذه الشواهد فى شعر جرير لاتعنى بحال أن يكون الأمر وقفاً عليه فى هذا الاتجاه ، إذ كان المعجم قاسماً مشتركاً شائعاً بين شعراء الخلافة جميعاً ممن دافعوا عن حزبها على النحو الذى أفاد منه بنفس الدرجة تقريباً شاعر كالفرزدق،

<sup>(</sup>۱۲) دیوان جریر ۱/۱۷۸ (۱۷) دیوان جریر ۱/۱۷۶/۱۰۷۱ (۱۲)

<sup>(</sup>۱۸) نفسه ۱/۸۸ .

<sup>(</sup>۱۹) نفسه ۱/۲۹۳ .

كما استطاع الأخطل – على نصرانيته – أن يخوض نفس التيار محاولاً أن يصل إلى نفس الدرجة من عمق الأداء الفنى حول مارصده من المعجم الإسلامى فى حديثه المتكرر عن الخلافة ، فإذا بعبد الملك فى رائيته المشهورة :

الخسائضُ الغسمسرِ والميسمسونُ طائرُه خليفةُ الله يُسْتَسسْقَى به المطرُ (٢٠)

ولم يكد الشعر يعرف سبيلاً إلى التوقف في حدود هذا الإطار ، ولم يعد قصراً على حزب الخلافة أو كبار الشعراء من الدعاة للخليفة بل اتسعت الصورة ، وازدادت رحابة من خلال شعراء الأحزاب الأخرى ممن حرصوا على الإفادة من المعجم الإسلامي ليقفوا على قدم المساواة مع شعراء الخلافة ، بل طمحوا إلى تجاوز مكانتهم من قبيل الانتصار للأحزاب التي التزموا بمبادئها وخاضوا صراعاتها السياسية انتصاراً لها ، على النحو الذي نلقاه عند ابن قيس الرقيات شاعر الحزب الزبيري حين يطالب برد الخلافة إلى قريش داخلاً إلى موضوعه مدخلاً دينياً في قوله :

أيُّها المستسهى فناءَ قُسريش بيسد الله عسمسرُها والفناءُ الله عسمسرُها والفناءُ إِنْ تُودَّع من البسلاد قسسريش

لايكُنْ بعددُهُمُ لِحَىُّ بَقَالَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ (٢١)

حتى إذا ما مدح مصعب بن الزبير قال فيه من نفس المنظور الإسلامى : إنما مصحب شهاب من اللــــ

\_\_\_\_ تجلت عن وجهه الظلمَاءُ مُلكُهُ ملكُ قـــوة ليسَ فـــيـــ

ـــه جــبـروت ولابه كــبــرياء (٢٢)

<sup>(</sup>٢٠) ديوان الأخطل ١/١٩٣/ . (٢١) ديوان ابن قيس الرقيات ٨٩ .

<sup>(</sup>۲۲) نفسه .

وإذا بالشاعر الواحد لايتورع من تطويع المعجم الإسلامي لما يذهب إليه أمام هذا الفريق أو ذاك ، فإذا ما مثل ابن قيس الرقيات نفسه بين يدى عبدالملك قال فيه ما قال جرير أو الفرزدق من منطق داسة الخلافة وكأنما انتقل الشاعر من صراع حقيقي من أجل الدفاع عن الزبيريين إلى صراع مفتعل ومؤقت يتناسب مع أزمته في بلاط الخلافة :

خليسفة الله فسوق منبسره جسفت بذاك الأقسلام والكتب يعتب لل التاج فوق مسفرقه على جسبين كسائه الذهب (٢٢)

ذلك أن الظروف التى حدت بابن قيس إلى المثول بين يدى الخليفة جعلته يتحول – مؤقتاً – عن مبادئ حزيه تحقيقاً لأمله فى قبول الشفاعة لدى عبدالملك عن جريمته التى سجلها غزله فى أم البنين زوج الوليد ، على غرار ماتكرر لدى غيره من شعراء الشيعة فى باب التقية، . وفى مقابله كان تشبث الخوارج بالقيم الدينية كأساس أول يعتمدون عليه ، ويستند إليه خروجهم فى الدفاع عن مبادئهم على النحو الذى يرد عند شعرائهم وماقاله منهم – على سبيل المثال – الطرماح وهو يستهين بالدنيا أمام وعود الله تعالى فى الآخرة :

فسيسارب إن حسانت وفساتى فسلاتكن فسيسارب إن حسانت وفساتى فسلاتكن أخن يومى سعيدا بعسسبة ولكن أخن يومى سعيدا بعسسبة يعلى بخسف من الأرض خسائف يصسبان ألف بينهم فسوارس من شسيسبان ألف بينهم تقى الله نزالون عند التسسزاحف إذا فسارقوا دنيساهم فسارقوا الأذى

فالشاعر يبدو مضحياً بزخرف الدُّنيا أمام وعود الله في الآخرة ، ولذا يتمنى

<sup>(</sup>۲۳) ديوان ابن قيس الرقيات ه . (۲٤) ديوان الطرماح ٧١ .

موتاً خالصاً في ميادين القتال ، حتى يلتقى بأبناء حزبه وقد تألفوا حول تقوى الله تعالى لينالوا ماوعدهم به في كتابه الكريم ، وبذا يتجاوزون مستوى الصراعات الحزبية الأخرى إلا لصالح المسلمين .

ولم يقف شعراء الشيعة صامتين أمام ضجيج أصوات شعراء الأحزاب الأخرى وماراحوا يروجون له من دعاوى لمبادئهم ، بل راحوا يستلهمون من المعجم الإسلامى ليصدروا عنه بنفس الدرجة من محاولة الإقناع والاحتواء ، أملاً في أن يتحول إليهم أمر الخلافة ، فإذا بالكميت يلتقط من هذا المعجم ماعرضه في قوله مشككاً في شرعية الخلافية في بني أمية ، ومُقرًا تحوّلها إلى الشيعة من أبناء البيت الهاشمي من سلالة السيدة فاطمة رضى الله عنها ومصوراً عمق الصراع العلوى الأموى :

بخاتَمكُمْ غَصْبا تجوزُ أمورُهم فلَمْ أرَ غصَبا معنله يُتَغَصَبُ وَجددْنا لكم في آل حَسامسيم آية تاوّلهسا منّا تقي ومُسعَسربُ وفي غسيرها آيا وأيّا تتسابَعَتْ لكم نَصَبُ فيها لذى الشكُ مُنْصَبُ (٢٥)

حيث يشير إلى ما استند إليه من دلالات آى القرآن الكريم فى سور (حاميم) وغيرها مما يشيد بآل البيت من خلال صلتهم برسول الله صلى الله عليه وسلم . وآت ذا القربى حقه والمسكين وابن السبيل ولاتبذر تبذيراً .. قل لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة فى القربى (٢٦) . «إنما يريد الله ليندهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً (٢٧) ولم تكن الفرق السياسية وحدها فى الميدان تحول وتجول وتتصارع ؛ صحيح أن شعراءها راحوا يتحركون من منطق التأييد أو المعارضة ؛ استناداً إلى تأويلاتهم لآيات قرآنية قصدا إلى تأكيد ما ذهبوا إليه ، وقد شاركهم فى ذلك شعراء الفرق الدينية المختلفة ممن ساروا أيضاً فى اتجاهات متضاربة حول الأفكار والمواقف الدينية ، وإذا بالموقف يصل إلى درجة عاتية من الصراع بين الفرق أصبح مصحوباً بطابع من البغض والكره ، والتنفير من مسالك الآخرين إلى حد التكفير مما نجد له بطابع من أشعار كثيرة على النحو الذى نظمه عون بن عبدالله الهذلى فى قوله :

<sup>(</sup>٢٥) البيان والتبيين ١/٣٢٨ . (١٠٤٠٠) سورة الإسراء ٢٦ .

<sup>(</sup>٢٦) سورة الشوري ٤٢ . (٢٧) سورة الأحزاب ٣٢ .

وأول مسا نفسارق غسيسر شك نفسارق مسايقسول المرج أسونا وقسالوا مسؤمن من أهل جسور

وقىالوا مىلۇمن دمىلە حىلل

وقد حررُمَت دماء المسلمينا (٢٨)

وقد أثار مذهب المرجئة قلقا في نفوس المسلمين ، خاصة منهم من بدا غيورا على دينه ، حريصاً على نقائه وصفائه من شوائب أقوال أصحاب هذا الاتجاه ، مما نجده واضحاً فيما نظمه نصر بن سيار حين جعل الإرجاء أخاً للشرك ودرجة من درجاته ، فراح يقرنه به مفصلًا القول :

دَعْ عَنْكُ دُنْيَا وَأَهِلا أَنْتَ تَارِكُهُمْ مَا خَلِيهُمْ مَا خَلِيهُمُ مَا خَلِيهُمُ مَا وَأَهْلِ لاَيَدُومُ وَنَا اللهِ مَا اللهِ

إلا بق الله أمام إلى أجل في الله أهلا لايموتونا

أكشِرْ تُقَى الله في الأسرار مُسجُسَهِدا

فكُنْ لذاك كسشيسر الهَمَّ مسحسزُونا

فسامنَح جسهسادَكَ مَنْ لَمْ يَرْجُ آخِسرة

وكُنْ عسدوا لقسوم الأيصلونا واقستُلْ مسواليسهَم منّا وناصسرِهَم والعَنْهُمُ حَسينا تُكفّسرُهم والعَنْهُمُ حَسينا

والعسسسائيين علينا ديننا وهم

<sup>(</sup>۲۸) البيان والتبيين ١/٣٢٨ .

شرُ العباد إذا خسابَرْتُهُم دينا والقائلين : سبيلُ الله بُغْسيَتنا

لَبُعْدَ مانكبوا عممًا يقبولونا

ف اقتلهُمُ غضب الله مُنتَ صرا

منهم به ودع المرْتاب مسفستسونا أرجساوُء كم لزّكم والشرك في قسرَن

فسأنتم أهل إشسراك ومسرجسونا لأبسعد الله في الأجسدات غسسركم

إذ كسان دينكم بالشسرك مسقسرونا ألقى به الله رُعسبا في نحسورِكُمُ

والله يقسضى لنا الحسنني ويعلينا

كيهمها نكونَ الموالى عند خهائفة م المسلام والدينا (٢٩)

فالشاعر يطرح قضية الإيمان مقدمة لموقفه من منظور إسلامى ، يطالب فيه بالزهد فى الدنيا ومتاعها الزائل ، وشراء الآخرة ومتاعها الخالد مصورا بذلك ضروبا من صراعات الفرق الدينية ، وصراع الفناء والبقاء والدنيا والآخرة ، والإيمان والشرك ، والقول والعمل والتقوى فى السر أو العلن ، والمؤمن والفاسق ، والمصلى وغير المصلى ، وخير العباد وشرهم ، ويبدو متأثرا فى كل ذلك بما طرحته الآيات القرآنية فى كثير من المواقف منها على سبيل المثال فقط :

- \* وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور  $(^{(7)})$  .
  - \* وتزوَّدوا فإن خير الزاد التقوى (٢١) .
    - \* کل نفس بما کسبت رهینة (۲۲) .
    - \* لتُجْزِي كل نفس بما تسعى (٢٢) .

<sup>(</sup>٢٩) الطبري ٧/١٠٠ . (٣٠) سورة الحديد ٢٠ . (٣١) سورة البقرة ١٩٧ .

<sup>(</sup>٣٢) سورة المدثر ٣٨ (٣٣) سورة طه ١٥.

\* explanation \* explanation \* explanation \*

مع استكمال المشهد بهذا الرصيد من صيغ الدعاء الدينى على المرجئة ، أو الدعاء لقومه من المسلمين الصادقين برفعة الشأن والحسنى ، وبين الفريقين صراع قائم وكذا بين الصيغ الدعائية .

ولم تكن هذه هى الصورة الوحيدة للجدل أو الحوار حول قضايا العقيدة بل اتسعت المسألة بين صراع الدفاع والهجوم ، وظهر من المرجئة من يدافع عن مبادئهم ويكفر غيرهم من المسلمين على النحو الذى رصده قول ثابت قُطنة ، وهو من مرجئة الجبرية حيث يصور عقيدته ويكفر من لايأخذ بها ويعكس ضرباً خطيراً من هذا الصراع:

المسلمسون على الإسسلام كلهُم والمسلمسون على الإسسلام كلهُم والمشسركون اشتَّوا دينَهم قِدَدا ولا أرى أنَّ ذنبا بالغ أحسدا من الناس شركا إذا مَاوحٌدوا الصمدا ومسا قسضى اللهُ من أمسر فليس له ردَّ ومسا يقض من شي يكن رشدا كل الخَوارج مُخطِ في مسقالته ولو تعبُد في ما قال واجتهدا

فهو يعرض منهجه على النحو الذى ذهبت إليه المرجئة من تأويل الآية الكريمة . «إن الله لايغفر أن يشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء» . (٣٥) مع عرض الجانب الجبرى فى فلسفة الإرجاء لدى فريق منهم تأويلاً للآيات الكريمة التى تتحدث عن قضاء الله وقدره:

- \* وكان أمر الله قدراً مقدورا (<sup>٣٦)</sup> .
  - \* وكان أمر الله مفعولا  $(^{(7)})$  .
- \* وإذا أراد الله بقوم سوءاً فلا مرد له (٢٨) .

<sup>(</sup>٣٤) سورة الحج ٧٨ . (٣٥) سورة النساء ٤٨ .

<sup>(</sup>٣٦) سبورة الأحزاب ٣٨ . (٣٧) سبورة الأحزاب ٣٧ . (٣٨) سبورة الرعد ١١ .

ويبدو الشاعر حريصاً على تأكيد مبادئ فرقته خاصة حين تعرَّض لمن لايأخذ بها ، فيضمه إلى معسكر الشرك وإن تعبَّد واجتهد ، على نحو مايسم به أبناء حزب الخوارج ممن دافعوا بدورهم عن عقيدته ومبادئهم وعرفوا بسلوكهم الدينى الذى يعكس إيمانهم ويترجمه عملاً .

وهكذا تعددت صور الصراع والجدل وبدا غالباً عليها طابع العنف والشدة بين ماتقول به الفرقة ، وما يتناقض مع آراء الفرق الأخرى ، خاصة أننا رأينا - آنفاً - قول الجبرية وكيف وُظف توظيفاً سياسياً يستهدف - بالدرجة الأولى - تثبيت الخلافة في البيت الأموى على نحو قول جرير في عبدالملك :

## الله طوَّقك الخسلافَسة والهُسدَى والله ليسَ لما قَسسضى تَبْسديلُ

وبذا بدأ المعجم الإسلامي يتحول من إطار الرسالة والحرص على إرساء أصول العقيدة ، لكى يستغل في هذه الصراعات الجدلية حول الفروع وعلوم الكلام ، وهي معارك أسهم فيها الشعراء بصورة واضحة ، منذ وظفوا شعرهم من منطق الالتزام للدفاع عن مبادئ هذه الفرقة أو تلك ، وعندها تحولت الدلالات على نحو ما رأيناه في مدائح الخلفاء والأمراء وماشابها من مبالغات وتجاوزات على الصعيد الديني على نحو ماقاله العديل بن الفرخ العجلى في مدح زياد بن أبيه والى العراق:

خليلُ أمسيسر المؤمنين وسسيسفُسه لكل إمسسام مسسصطفى وخليلُ بنى قُسبَّة الإسلام حستَّى كانَّمسا هدى الناسَ من بعد الضَّلال رَسُولُ (٢٩)

ولم تكن صورة الحاضر هي الوحيدة التي تسيطر على أذهان الشعراء ، بل راح بعضهم يترنم بذكريات السلف الصالح من المنطق الإسلامي أيضاً ، فإذا بالشاعر المادح يستوقفه الحنين إلى سلوك ذلك السلف كشفاً عن صراع النفس بين الواقع والمثال أو الماضي والحاضر ، فلا يتورع أن يذكر بذلك ممدوحه كما ورد من قول القطامي في مدح عبدالواحد بن سليمان مذكراً بقريش ونصرتها لرسول الله صلى الله عليه وسلم :

<sup>(</sup>۲۹) شعراء أمويون ۲۰۱/ ۳۰۶ .

### قسومٌ هم ثبُّتُوا الإسلامَ وامتنَعَوا

#### قسوم الرسسول الذى مسابعسده رُسُلُ

وعلى نهج هذه الصور أخذ الشعراء من المعجم الإسلامي كثيراً من مادتهم التي استغلوها في منطق الجدل والحوار ، الأمر الذي أدى إلى تحول السمات والملامح الفنية لهذا المعجم عما درج عليه شعراء الجيل السابق في عصر النبوة والراشدين ، ليكشف عن التحول العقلى الذي أصاب البيئة وانتشر بين شعرائها .

ولم تكن الصورة الجديدة هى الوحيدة التى أفسحت المجال لهذا المعجم ، بل رأينا الشعراء يوسعون المجال عن طريقه الدوائر التقليدية التى درجوا على تصويرها ، فكان أكثرها بروزاً وانتشاراً فى موضوع المديح الذى بدت فيه المؤثرات أكثر فعالية وعمقاً حتى لتتحول الخلافة من وجهة نظر الشعراء - طبعاً - من موقف سياسي إلى موقف دينى محض ، فى ظل صراع فكرى جديد حتى لتبدو هبة إلهية خُص بها الممدوح على النحو الذى عرضه قول كثير عزة :

ما الناسُ أعطَوكُ الخسلافة والتَّقى ولا أنتَ فساشكُرُه يُشِسبُكَ مُسثِسيبُ لكنَّمسسا أعطاكَ ذلك عسسالم بما فسيك مُعط للجسزيلَ وهُوبُ (٤٠)

وقياساً على هذا الموقف الدينى فى حدود الخلافة تنسب انتصارات الممدوح فى حروبه إلى المدد الإلهى ، حرصاً من الشعراء على تأكيد شرعية الحكم ، بدليل ما كان من نصيبهم من هذا المدد وتفردهم به دون سواهم من زعماء الأحزاب على الصورة التى عرضها جرير فى شخص الوليد قائلاً:

هداك الذى يَهسدى الخسلائف للتسقى وأعطيت نَصْسرا لم تَنَلْهُ الخسلائف وأعطيت نَصْسرا لم تَنَلْهُ الخسلائف وأدّت إليك الهند مسافى حسصسونها ومن أرض (صين استان) تُجْبَى الطّرائف أ

<sup>(</sup>٤٠) ديوان کثير ۱٦۸ .

فلا شك أن الشاعر يضع في حسبانه الانتصار للخلافة أمام شعراء تلك الأحزاب المناوئة لها ، وإلا ماكان حرصه على تركيز العرض حول هذا المدد الإلهي الذى التقط فيه من الروح الإسلامية ماكان معروضاً في معارك الإسلام في عصره الأول . وما رميت إذ رميت ولكن الله رمى، . (٤٢) ثم هو يدعم الموقف الديني بما يعرضه من الشعائر الدينية من صفوف المصلي والهدى العواكف في مجال تصوير الصراع بين المسلمين والامبراطوريات الكبرى التي أسقطوها ونشروا الإسلام في أراضيها .

وأعطيت نصرا عداد منك العدواطف (١١)

لقد أصبح مجال التنافس بين الشعراء مرهوناً بالقدرة على طرح أكبر كم من المعجم الإسلامي ، خاصة ما بدا منه ممزوجاً بسياسة الممدوح ، فريما صدرت الفضائل بهذا القدر من التداخل الذي قصد إليه جرير قصداً في قوله:

خليفة الله ماذا تأمرون بنا؟

لسناً إلىكم ولافى دار مُنْتَظر أنتَ المباركُ والمهدى سيرته

تعسمي الهسوى وتقسوم الليل بالسور أصبحت للمنبر المعمور مجلسة

زيناً وزَيْنَ قبياب الملك والحسجر نال الحسلافية إذ كسانت له قسدرا

كــمــا أتى ربه مُــوسى عَلى قَــدر

(٤١) ديوان جرير ٢٨٤/١ .

<sup>(</sup>٤٢) سورة الأنفال ١٧.

فلن تزال لهسذا الدين مساعسروا.

#### منكم عسمسارة مُلْك واضح الغُسرر (٢٢)

إذ يحسن ربط هذه المفاهيم الدينية والصور المقدسة بعجلة الصراع الكبرى التى دار فيها الشعراء ، فبدا شعرهم من خلالها موجها إلى حيث يريد المتصارعون من الخلفاء أو معارضيهم من القيادات الحزبية المناوئة لهم على السواء .

وإذا المسألة تسير في نفس الاتجاه لدى الكثير من المادحين من كبار الشعراء ومغموريهم على السواء ، فلم تعد وقفاً على جرير أو كثير ، بل راح الشعراء يتنافسون في الترنم من خلال ذلك الرصيد الديني الذي يبرز – أول مايبرز – الطابع المقدس للخلافة ، ويستهدف – أول مايستهدف – تأكيد حق الخليفة على النحو الذي أولاه الله إياه فكانت قدراً وجبراً لايستطيع رده ، فإذا بالمعجم يصبح محل أخذ ، بل ظل مجالاً للتنافس لكسب المزيد من التقرب للخلفاء أو من دونهم من الممدوحين ، وإذا بالفرزدق يقول مادحاً الحكم بن أيوب الثقفي ابن عم الحجاج ووالي البصرة ، وإذا هو ينفذ إلى مدح الخليفة أيضاً فيقول :

أرض رمين إليها وهى فاسدة بصارم من سيوف الله مسسوب بصارم من سيوف الله مسسوب مسجاه لعداة الله مسختسب جهادهم بضراب غير تذبيب فسالأرض لله ولأها خليف سيسه وصاحب الله فيها غير مَغْلُوب (13)

فإذا بالصورة تنطلق من منطق الفساد الذي يقضى عليه الممدوح بتأييد من الله تعالى ، ولذا يبدو القائد محتسباً أجره على الله في قتاله لامكتسباً ولاطالب غنائم ، فهو يدرك أن الأرض لله ، ولكنه يضيف إلى ذلك أن توليه الخلافة إنما جاء من قبل الله تعالى جبرا له ، مما يضمن له الغلبة والفوز على خصومه . فعلى مافى نهاية الأبيات من تطرف واضح في عرض مكانة الخليفة الدينية على النحو الذي روج له شعراء الخلافة يظل تأثر الفرزدق واضحاً بالحس الإسلامي العام ، وبما طرحته الآيات القرآنية :

<sup>(</sup>٤٤) ديوان جرير ٢٤/١ . (٤٤) ديوان الفرزدق ٢٤/١ .

\* ومن يقاتل في سبيل الله فيُقتل أو يغلب فسوف نؤتيه أجراً عظيماً (٥٠).

\* إنا نحن نرثُ الأرض ومن عليها وإلينا يرجعون (٤٦).

\* إن الأرض يرتها عبادى الصالحون (٤٠).

\* إن ينصركم الله فلاغالب لكم (٤٨).

\* إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم (٤٩).

وعلى هذا النحو امتلأت الساحة الأدبية بمحاولات كبار شعراء المدح لتضخيم صورة الممدوح الأموى على هذا النحو ، بهدف الدعاية له ، وإثبات شرعية حكمه ، والتشكيك في محاولات التشكيك فيه ، أليست الخلافة قدراً مقدراً له ؟ وعند ذاك هل يجوز لمسلم أن يعترض على قدر الله تعالى ؟ ومن هنا بدا ذكاء شعراء حزب الخلافة في الضرب على هذا الوتر الحساس الذي يمس مشاعر المسلمين مما يرمى من ورائه إلى إسكات أصوات المعارضة التي تهدد أمن الدولة وتقض مضجع الخليفة الأموى في صراعاتها الدائبة معه . ولذلك وزع الشعراء موقفهم هذا بين المدح المطلق الذي يحاول إثبات شريعة الحق المطلق أيضاً ، وبين مدح آخر قد يوجه جانب منه للنيل من يحاول إثبات شريعة الحق المطلق أيضاً ، وبين مدح آخر قد يوجه جانب منه للنيل من لعرض القدم والفضائل الإسلامية التي يلتمسها الشاعر في شخص ممدوحه كزعيم لعرض القدم والفضائل الإسلامية التي يلتمسها الشاعر في شخص ممدوحه كزعيم للمسلمين وراع له ومجاهد مسلم يتصدى لأعداء الله ، فإذا بالمدح والهجاء يلتقيان في منطقة صراعية تتداخل فيها خيوطهم في إطار القصيدة الواحدة ، ويزداد عمق هذا التداخل وذلك الصراع عند جرير حين يقصد إلى هجاء الأخطل وقبيلته تغلب في معرض مدحه للخليفة فيقول جامعاً بين النقيضين المدح والهجاء :

الله طوّقك الخسلافة والهسدى والله ليس لمسا قسضى تبديل والله ليس لمسا قسضى تبديل فعليك جزية معشر لم يشهدوا لله أن مسحسمدا لرسول لله أن مسحسمدا لرسول تبعدوا الضلالة ناكبين عن الهدى والتسغلبي عسمي الفواد ضليل والتسغلبي عسمي الفواد ضليل

<sup>(</sup>٤٥) سورة النساء ٧٤ . (٤٦) سورة مريم ٤٠ . (٤٧) سورة الأنبياء ١٠٥ .

<sup>(</sup>٤٨) سورة أل عمران ١٦٠ . (٤٩) سورة محمد ٧ .

يقصني الكتاب على الصليب وتغلب

ولكسل مسنسزل آيسة تساويسل النبسوة والحسلافسة والهسدى

رغم لتسغلب في الحسيساة طويل

فارقتكم سبك النبوة فاختضعوا

بجـــزى الخليــفــة والدليلُ دَليلُ (٥٠)

فإذا بالشاعر يستجمع أطراف صورته من خلال بنية لفظية جعل أساسها ذلك المعجم الإسلامى الذى عرض فيه تناقضات السلوك بين ضلالة تغلب ونصرانيتها وصليبها ، وبين مايسير فيه المسلمون من طريق الهداية التى حرص الشاعر على نسبتها إلى الله سبحانه قصراً فى ذلك على الخليفة ، سالكاً بذلك مسلك الجبرية ، ومقترباً من معانى الآيات القرآنية التى عمدوا إلى تأويلها ،من يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً ، (٥٠) .

مومن يُصْلُل الله فلا هادِي له،(٥٢).

فهو إذ يستقى من نظرية الجبرية ماكان من تطويق الله سبحانه للخليفة بالخلافة يوردها مصحوبة بالاصطفاء الإلهى أيضاً فى الهداية ، وكلاهما لايكاد يتحول أو يتبدل ، فهو قدر مقدور لهم على عكس خصومهم ممن سلبوا كل تلك الهبات الإلهية .

ويستخلص الشاعر مايضيفه على الخليفة من المؤثر الإسلامي بما صوره من قبيل التخصيص من قوله تعالى «والله يحكم لامعقب لحكم» (٦٥) ثم هو يأخذ من هذه المؤثرات مايستنكره على أتباع الضلالة ممن نكبوا عن الهدى فأنفوآ أن يشهدوا أن محمداً رسول الله ، كما يردد الشاعر من أصداء حسه الإسلامي ماعرضه حول النبوة والهدى ، جاعلاً من ذلك قرينة معنوية تربط – بالضرورة – بين لفظة الهدى في كل بيت تقريباً ، وبين الخليفة أو خلافته ، وكذا راح يعرض سخريته وسخطه على التغلبيين حيث أشار إلى موقف الكتاب الكريم من الدين الإسلامي بين بقية الأديان . «إن الدين عند الله الإسلام، (٤٥) ولذلك راح الشاعر يرسم لوحة قاتمة لسلوك أولئك النصاري من أهل الصليب ممن لم يعرفوا طريق الهدى ، ولاسبل النبوة تلك التي لم

<sup>(</sup>٥٠) ديوان جرير ١/ ١٩٥٠ . (١٥) سورة الكهف ١٧ . (٢٥) سورة الأعراف ١٨٦ .

<sup>(</sup>٣٥) سورة الرعد ٤١ . (٤٥) سورة أل عمران ١٩ .

يحافظوا عليها ، فعليهم - آنذاك - أن يتعرفوا على حجمهم الحقيقى بمقدار ما فيه من الذل والهوان وعمى الفؤاد ، وإن كان لايخفى أن جريراً تحول عن جبريته فى تصويره لسلوك هؤلاء خاصة حين عرض ماعرضه أمامهم من طرق الهداية والغواية فاختاروا الأخير ونكبوا عن الأول ، ولعله بدا آخذا - هنا - بمبادئ القدرية وحوارهم من منطق الاختيار الإنسانى مما علقوه بتأويلهم لكثير من الآيات القرآنية التى عرضت الموقف مصحوباً بالثواب أو العقاب متسقاً مع جنس العمل : «وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، إنا اعتدنا للظالمين ناراً أحاط بهم سرادقها وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوى الوجوه بئس الشراب وساءت مرتفقا» (٥٠) .

«إن الذين أمنوا وعملوا الصالحات إنا لانضيع أجر من أحسن عملاً» (٥٦).

«لا إكراه في الدين قد تبيّن الرشد من الغي (٥٠).

«ومن أحسن قولا ممن دعا إلى الله وعمل صالحا وقال إننى من المسلمين» (٥٠) وكأن يخوض بذلك منطقة صراعية أخرى أشد حرجاً يبدو فيها حائراً بين الجبرية والقدرية طبقاً لتعدد المواقف التى ينظم فيها شعره .

كما راح يعرَّج على بيئة رجال التفسير وعلومه ليلتقط من مصطلحاتهم ما عرضه من «التأويل» مؤكداً مايذهب إليه بصيغ توكيدية في كل الأبيات من خلال استخدام الماضى المحقق «طوقك ، فرقتم..» إلى استخدام إن واللام المفتوحة «إن محمدا لرسول» «إن النبوة والخلافة والهدى رغم لتغلب» . كما عمد أيضاً إلى صيغ التقرير المباشر في معظم ماذهب إليه مكتفياً بهذه الصيغ التوكيدية وماسندها به من معين المعجم الإسلامي .

ولم يتوقف جرير وكأنه عثر على ضالته أو هدأ صراعه بهجائه للأخطل وقومه، مما بدا في مواقف له أخرى راح يبثها رصيداً من الصور الهجائية للنصارى بعامة على نحو قوله ، عارضاً المشهد مشوباً بظلال تاريخية قصد إليها قصداً:

مساكسان يرضى رسسولُ الله دينهُمُ

والطيسبسان أبو بكر ولاعسمسر

جــاءَ الرســولُ بدين الحق فـــانْتَكئُــوا

وهلْ يضيرُ رسولَ الله أنْ كَفروا (٥١)

<sup>(</sup>٥٥) سورة الكهف ٢٩ . (٥٦) سورة الكهف ٣٠ . (٥٧) سورة البقرة ٢٥٦ .

<sup>(</sup>۸۸) سورة فصلت ۳۳ . (۹۹) دیوان جریر ۱۸۹۱ .

ثم راح يردد نفس الإيقاع في مجال فخره بنفسه وقومه ، منتصفاً من الأخطل وقومه قائلاً:

اللهُ فـــضّلنا وأخـــزَى تَغْلبــا لَنْ نسـتطيع لما قــضَى تَغْـيــيـرا فــينا المسـاجــدُ والإمـامُ ولاتَرى

في دار تغلب مسجدا مَعْمُورا (٦٠)

حيث يتخذ من الرموز الدينية وسيلته إلى فخره بقومه من منطلق التفضيل الإلهى الذى صوره وجسده فيما يراه من مساجد تقام فيها صلوات المسلمين ، ويعمرها رجال لاتعرف تغلب لهم نظائر من أبنائها ، وكأنما أحال الصراع إلى تلك الوجهة الدينية الخطيرة دون سواها طالما وجد فيها ماينال من خصمه .

«إنما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر» (١١)

«فى بيوت أذن الله أن تُرْفَعَ ويُذْكَرَ فيها اسمُه ، يسبح له فيها بالغدو والآصال رجال لاتلهيهم تجارة ولابيع عن ذكر الله (٦٢) «فريما كانت هذه الآيات وأشباهها قريبة من ذاكرة جرير وهو ينشد مثل هذه الأبيات استناداً إلى حسه الدينى الذى لم يتوقف به عند حدود هجاء خصومه فحسب ، بل تداعت لديه نفس المعانى فى مواقف له أخرى كاد يقرن فيها بين قداسة الرسالة وموقف الخلافة ، مردداً بعضاً من المعانى الدينية فى مثل قوله :

إن الذي بعث النبِّي مسحسمداً

جسعلَ الخسلافة للإمسامِ العسادِل وسع الخسلافة عسدُلُه ووفساؤه

حستى ارعسوى وأقسام مسيل المائل ولقسد نفسعت بما منعت تحسر جسا

مَكْسَ العُـشُـور على جُـسـور السـاًحل

قسد نالَ عسدلُك مَنْ أقسام بأرضنا

فسإليك حساجسة كل وفسد راحل

<sup>(</sup>٦٠) ديوان جرير ١/٢٩٧ . (٦١) سورة التوبة ١٨ . (٦٢) سورة النور ٣٦ .

إنى لآمل منك خيراً عاجلا والنفس مولعة بحب العاجل والله أنزل فى الكتاب فريضة لابن السبيل وللفقير العائل (٦٢)

فإذا هو يعرض من الفصائل الإسلامية في شخص الخليفة عدله ووفاءه ، وحرصه على تقويم من يعوج أو يخرج على الدين وقيمه ، وهو يثبت له التفرد في التشبث بهذه الصفات والفضائل (وسع الخلائق ..) ، كما يكاد يجعل من عدل الخليفة محوراً للصورة فهو (الإمام العادل) ، وقد (وسع الخلائق عدله) ، وقد (نال عدله من أقام بأرضنا) ، ليعرض بعد ذلك كله مايرجوه من عطاء الخليفة ورفده جاعلاً من نفسه واحداً من أبناء السبيل ، ومستأنساً في ذلك بحسه الديني فيما يتعلق بمعاملة الفقراء والمساكين وابن السبيل ممن يستحقون الصدقات في قوله تعالى «إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها» (31) . ومع ترديده لمعاني الآية القرآنية يشير جرير إلى مصدرها المباشر ويحاول أن يغير من طبيعة العطاء التي عرفها شعراء المديح من قبل ليجعله صدقة بالمعني الإسلامي الذي التقطه هنا وحرص على تصويره وكأنه يصور نمطاً صراعياً جديداً أيضاً بين عطايا الممدوحين للشعراء وبين الهبات والصدقات التي تمنح للفقراء انطلاقاً من المنظور الديني .

ولم تتوقف مؤثرات المعجم الإسلامى عند حدود معاداة خصوم الشاعر، أو حتى طلب العطاء من ممدوحه، بل تكشف لدى بعض الشعراء حين عرض مواقف للخلافة تنم عن سلوك إسلامى قويم، ينعلق بأصول التعامل وطبائع العلاقة بين الحاكم والمحكوم ومراقبة الخليفة لله سبحانه فى رعاياه على نحو ماقاله كثير فى دور الخلافة فى تأكيد صلات الرحم ونشر المعروف وإنهاء صراعات الرعية بالسير فى طريق الهدى والرشاد، والرفق فى تدبير أموره وسياسته:

فكم من يتسامى بُوَّسٍ قَدْ جَبَسِرْتَهِسا والبَسستْهَا من بعد عُرْي ثيسابَها والبَسستْهَا من بعد عُرْي ثيسابَها فستى ساد بالمعسروف غسيسر مُدافَع

<sup>(</sup>٦٣) ديوان جرير ١/ه١٦ . (٦٤) سورة التوية ٦٠ .

أراهم منارات الهددى مسستنيسرة

ووافق منهسا رشسدها وصسوابهسا ورادَ برِفق مسسسا أرادَ ولم تَـزَلْ

رياضت، حستى أَذَلُ صحابها (١٤)

فإذا ممدوحه كبقية الممدوحين في شبابه وفتوته وحيويته ، فهو «فتي» ولكنه من نمط خاص ، فهو رجل دين ، له على قومه فضل الرعاية ، فهو يجبر الأيتام منفذاً أوامر الله تعالى :

«والاتقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده، (٦٥)

«إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون فى بطونهم ناراً» (٢٦) ، وإذا هو يحرص على حماية ضعاف قومه خاصة من الأرامل ، كما يكشف عن حلمه وعفوه عند مقدرته ، حين يفك وثاق أسراه مهتدياً بالهدى الإسلامى حول أسرى الحروب «فإما منًا بعد وإما فداءً حتى تضع الحرب أوزارها، (٢٧)

وإذا هو بسلوكه الدينى فى ظلال من الهدى والتقوى والحلم والرفق يحطم كل مايصادفه من الصعاب التى يمكن أن تعوق حكمه فيروض العسير منها ويخلص رعيته من ظلم الطغاة .

على أن هذه المواقف الدينية تختلف فى درجة كثافتها بين شاعر وآخر وكذلك بين موضوع وآخر ، إذ ظهر الحرص عند بعض الشعراء على تكثيف رصيد ضخم من تلك الصفات وإضفائها على ممدوحيهم حتى ليبدو الخليفة فى بعض المواقف عالم دين من الطراز الأول ، على النهج الذى عرضه النابغة الشيبانى فى قوله مادحاً يزيد بن عبدالملك :

أعطى الحلم والعسفساف مع الجسود ورأيا يفسسوق رأى الرَّجسسال وحسبساه المليك تقسوى وبرا وهو من سسوس ناسك وصسال

<sup>(</sup>۱۰ ) ديوان كثير ۲۳۸ . (۲٦) سورة الأنعام ۱۰ . (۲۷) سورة النساء ۱۰

يقطع الليل آهة وانتسمحسابا

وابتهالاً لله أيَّ ابتهال وابتهال الله أيَّ ابتهال تارة راكسعال وطوْراً سَعَادة راكسعال

سُـورا بعـد سـورة الآنفـال عـادل مُـقـسط ومـيزان حق عادل مُـقـسط ومـيزان حق

لم يحف في قسسانه للمسوالي موفيا بالعهود من خشية اللس

مسه ومن يعسف يكن غسيسر قسال مسحسسن مسجسمل تقى قسوى وهو أهل الإحسسان والإجسمال (١٦)

وهى فى جملتها وتفاصيلها تبدو صفات نابعة من المعجم الإسلامى تكاد تنفى صراعات بعض الخلفاء بين السلوك القويم وبين الانخراط فى تيارات مجون العصر ولهوه ، حيث يبدو خليفة المسلمين هنا فى منزل القدوة الطبية لرعاياه سواء فى سلوكه مع ربه أو معهم ، فهو تقى شديد البر والورع ، متنسك يقطع ليله متهجداً باكياً منتحباً من خشية الله سبحانه ، مبتهلاً إليه طالباً عفوه وغفرانه ، لأيرى إلا راكعاً أو ساجداً ، تتكاتف دموعه على خديه وتنهل عليهما من شدة خوفه من الله ، لايتوانى عن تلاوة سور القرآن الكريم ، أما علاقته برعاياه فهى تبدو محفوفة بنفس المواقف الدينية فلا تخرج عن الأحكام الإسلامية أيضاً ، فإذا هو شديد الحلم والعفاف ، شديد الحرص على صلات القربى والرحم ، وكأنه إنما ورث تلك الصفة من أصالة نسبة وعراقة من الظالم ، وكأنه يصبح بذلك ميزان حق لايعرف سبيلاً رلى الجور أو الظلم، بل من الظالم ، وكأنه يصبح بذلك ميزان حق لايعرف سبيلاً رلى الجور أو الظلم، بل يأخذ بمبادئ الدين القويم ، حتى فى معاملة الموالى الذين لم يعرفوا تحت حكمه ضيماً ولاهضماً ، آخذاً فى ذلك بقاعدة إسلامية فى هذا النمط من التعامل ، على النحو الذى رصدته الآية الكريمة : ويا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا

<sup>(</sup>۲۸) سورة محمد ٤ . (٦٩) ديوان النابغة الشيباني ٦٨ .

وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم (V) لإنهاء الصراع الطبقى والنزعة العرقية بين الناس .

وهو ماوضح في خطبة رسول الله عليه السلام فيما رصده من دستور المسلمين في حجة الوداع «يا أيها الناس ، إن ربكم واحد ، وإن أباكم واحد ، كلكم لآدم ، وآدم من تراب أكرمكم عند الله أتقاكم ، إن الله عليم خبير ، ليس لعربي فضل على عجمي إلا بالتقوى، مما يسقط صراع الإنسان مع أخيه الإنسان من خلال تلك الرابطة الروحية الجديدة . (٧١) وإذا ببقية صفات الممدوح وفضائله تصدر عن نفس المعجم فالتقوى لم تكن إلا الأساس الأوحد لعلاقته بربه ، ووفاؤه بالعهود لم يكن إلا صورة من خوفه من الله ومراقبته له ، وقوته وإحسانه لم يكونا إلا تلبية لصوت الدين كما ولج إلى ضميره ووجدانه ، وكأن الشاعر يعمد بذلك عمداً إلى اقتباسات قرآنية تكشفها صورة العابد لورع المتهجد التي كثر الثناء عليها بين آيات القرآن الكريم: «التائبون العابدون الحامدون السائحون الراكعون» (٢٢) «تراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلاً من الله ورضواناً» (٧٢) «إنما يؤمن بآياتنا الذين إذا ذكروا بها خروا سجداً» (٧٤) ،تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعاً " (٥٠) «إن أحسنتم أحسنتم لأنفسكم وإن أسأتم فلها(٧٦). ثم تتسع دائرة التصوير لطابع العلاقة بين الحاكم والمحكوم وبينهما يسقط الصراع من خلال الشعراء، وقد تتخذ الصورة بعداً آخر ينحو به الشاعر منحى الشكوى من بعض الولاة ، فيسعى الشاعر - وقتئذ - إلى الخليفة عارضاً أبعادها ومستنجداً به كولى أمر المسلمين على النحو الذي صوره قول الراعي النميري:

أولى أمسر الله إنا مسعسسر حنفاء نسجد بكرة وأصيسلا عسسرب نرى لله في أمسوالنا حق الزكسساة مُنَزّلاً تنزيلا قسوم على الإسلام لما يمنعوا ماعُونَهم ويُضيِّعوا التهليلا

<sup>(</sup>۷۰) سورة الحجرات ۱۲ (۷۱) البيان والتبيين ۲/۲۲. (۲۷) سورة التوبة ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٧٣) سورة الفتح . (٧٤) سورة السجدة ١٥ . (٥٧) سورة السجدة ١٦ .

<sup>(</sup>٧٦) سورة الإسراء ٧ .

وإذا أردت لظالم تنكيسلا (٧٧)

فهو يقدم شكواه مشفوعة بهذه الصور الدينية التى استعرضها من خلال قومه ، معترفاً بمكانة الخليفة ، وكاشفاً عن طابع مسئوليته فإذا هو يجمع بين مفارقات غريبة يعكسها المدح والشكوى ، أو صورة الخليفة وصورة الوالى ، بل لعل مثل هذه الشكوى تعكس نماذج صراعية تبدى بعضها فى علاقة الرعية بالوالى ، أو الشاعر بالوالى ، أو موقف الرعية من الخلافة ذاتها .

وإذا بالشاعر من قوم يعرفون حق دينهم عليهم فلايجورون عليه ، وإذا هم حنفاء يسجدون لربهم بكرة وأصيلا على النحو الذي صورته الآيات القرآنية :

(وسبعوه بكرة وأصيلا)(٧٨)

(حنفاء لله غير مشركين به) (٧٩)

وإذا هم يقومون على أداء الفرائض الدينية من صلاة وزكاة إيماناً منهم بحقائق التنزيل وأحكامه «إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً» (٨٠) «وفي أموالهم حق للسائل والمحروم» (٨١) وإذا هم يسلكون سلوكاً إسلامياً قويماً فلايمنعون من المحتاج ماعونهم» الذين هم يراءون ويمنعون الماعون» (٨١) وإذا هم كثيرو التكبير والتهليل خضوعاً لربهم «وكبره تكبيرا» (٣٠) ، لينفذ الشاعر من خلال ذلك الرصيد من الصور إلى نتيجة مؤداها رغبته في قهر الظلم في صراعه مع العدل ، وإنقاذ ما سلب من حقوق الرعايا . وعودا على بدء يذكره بدوره في زعامة المسلمين ، فإذا هو في صدر الأبيات «ولي أمر الله» وفي الختام إزاء الشكوى «أنت الخليفة ...» .

وتتسع الدائرة من مجال المدح إلى عالم الفخر من نفس المنظور الإسلامى فإذا بالشعراء يعمدون إلى قصة أبى الأنبياء إبراهيم عليه السلام ليتصارعوا من خلاله حول عراقة النسب وأصالة المحتد من خلال الطابع الدينى الذى يلتمسونه فى هذه

<sup>(</sup>۷۷) شعر الراعى النميري ۱٤٢ . (۷۸) سورة الأحزاب ٤٢ . ( ٧٩) سورة الحج ٣١ .

<sup>(</sup>۸۰) سبورة النساء ۱۰۳ . (۸۱) سبورة الذاريات ۱۹ . (۸۲) سبورة الماعون ۷ .

<sup>(</sup>٨٣) سورة الإسراء ١١١

المواقف على النحو الذي عرضه جرير في قوله:

أبونا أبو إسمحساق يجمع بيننا

أبّ كسان مسهديًا نسيساً مُطَهُسرا

ومنًا سليممانُ النبي الذي دعما

ف أعْطِي بُنيسانا ومُلكا مُسسخر

ومنوسي وعبيسي والذى خبر ساجدا

ف أنْبَتَ زرْع ا دمع عيني الخصرا

ويعسقسوب منا زادّه الله رفسعسة

وكسان ابن يعسقسوب أمسينا مُسصَورا

فيسجممعنا والغسر أبناء سارة

أبّ لانبــالى بعــدة من تغــدرا

أبونا خمليمل المله والمله ربسنا

رضيينا بما أعطى الإله وقسدرا

بنَىَ قسبلةَ الله التي يُهستسدى بهسا

فاورثنا عزا ومُلْكا مُعَامِراً (14)

صحيح أن نغمة العصبية الموروثة في العصر تخف حدَّتها ، ولكن الصراع لايكاد يتلاشى من ذاكرة الشاعر حتى مع حلول تلك الروح الدينية التي يستعرض من خلالها رصيداً طيباً من هذه الأنساب ، فيعدد من قصص الأنبياء من ينتسبون إليهم ابتداء من أبي الأنبياء عليه السلام وماكن من نبوته وهدايته وطُهره ، وماكان من بنائه قواعد بيت الله تعالى وقبلته التي يهتدى بها الناس جميعاً ، ولذا يجعل الشاعر من هذه الرؤية الدينية مصدراً لنسبه ونسب قومه ، متخذاً من ذلك معياره للمفاضلة والتفاخر في صراعه مع الآخرين ، باعتبار ما في هذا النسب من التقدير الإلهي الذي منح لهم اصطفاء دون بقية البشر ، ولايتوقف الشاعر عند حدود صورة إبراهيم عليه السلام بل يعرض رصيداً من أسماء الأنبياء مشيراً إلى ماعرف من قصصهم في القرآن الكريم ، وكأنه يحرص على تتبع هذا القصص الديني فيذكر عن إبراهيم عليه القرآن الكريم ، وكأنه يحرص على تتبع هذا القصص الديني فيذكر عن إبراهيم عليه

<sup>(</sup>۸٤) ديوان جرير ۱/۲۲۹ .

السلام ماجاء بشأنه في هذا القصص ، فإذا هو نبى مهدى مطهر:

«ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل وكنا به عالمين» (مم)

؛ واذكر في الكتاب إبراهيم إنه كان صديَّقا نبيا، (٨٦)

«واتخذ الله إبراهيم خليلا، (٨٧)

وماكان من رفع إبراهيم لقواعد البيت ،وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل، (٨٨)

ومن أبنائه يذكر إسحاق ويعقوب:

«ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلةً وكلاً جعلنا صالحين» (<sup>٨٩)</sup>

وسليمان الذي أعطاه الله حكما وعلما وملكا:

«ولسليمان الريح عاصفة تجرى بأمره إلى الأرض التى باركنا فيها وكنا بكل شئ عالمين» (٩٠) وداود وسليمان أيضاً، وداود وسليمان إذ يحكمان فى الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم وكنا لحكمهم شاهدين . ففه مناها سليمان وكلا آتينا حكماً وعلماً ، وسخرنا مع داود الجبال يسبحن والطير وكان فاعلين» (٩١) .

ومن قصة يوسف عليه السلام (نحن نقص عليك أحسن القصص بما أوحينا اليك هذا القرآن وإن كنت من قبله لمن الغافلين . إذ قال يوسف لأبيه يا أبت إنى رأيت أحد عشر كوكبا والشمس والقمر رأيتهم لى ساجدين، (٩٢) ولما عرف فى قصته من بهاء صورته، وقلن حاش لله ماهذا بشراً إن هذا إلا ملك كريم، (٩٢) .

كما يذكر يعقوب وكيف زاده الله تعالى رفعة ومكانة ،أم كنتم شهداء إذ حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه ماتعبدون من بعدى قالوا نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلها واحداً ونحن له مسلمون، (٩٤) ثم يعرض الشاعر في إشارة خاطفة لقصة موسى عليه السلام ،واذكر في الكتاب موسى إنه كان مُخلصاً وكان رسولاً نبياً ، وناديناه من جانب الطور الأيمن وقربناه نجياً، (٩٥) .

ومن قصة عيسى عليه السلام أيضاً (ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من

<sup>(</sup>۸۵) سورة الأنبياء ۱۱ . (۸٦) سورة مريم ۱۹ . (۸۷) سورة النساء ۱۲٥ .

<sup>(</sup>٨٨) سبورة البقرة ١٢٧ . (٨٩) سبورة الأنبياء ٧٢ . (٩٠) سبورة الأنبياء ٨١ .

<sup>(</sup>٩١) سبورة الأنبياء ٧٨-٧٩ . (٩٢) سبورة يوسف ٤ . (٩٣) سبورة يوسف ٣٢ .

<sup>(</sup>٩٤) سبورة البقرة ، ١٣٣ . (٩٥) سبورة مريم ١٥-٢٥ .

قبله الرسل وأمه صديقة) (٩٦).

وكأن الشاعر وضع أمامه سورة الأنبياء وآل عمران لتكونا موضعاً للاقتباس والتناص ، فأخذ منهما مادة قصصية على ذلك الصعيد الدينى الذى رصد من خلاله مارصده لنفسه ولقومه فى صراع الفخر الفردى والقبلى من خلال ماصوره من قداسة هذه الأنساب وأصالتها ، والتسليم بالاصطفاء الإلهى لها فى الشطر الذى قال فيه : رضينا بما أعطى الإله وقدرا ، وكأنه يشير بذلك إلى طبيعة ذلك الاصطفاء الإلهى للأنبياء أصلاً على نحو ماأورده القرآن الكريم فى أكثر من آية ، من مثل قوله تعالى «إن الله اصطفى آدم ونوحا . وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين ،ذرية بعضها من بعض والله سميع عليم، (١٠٠) .

على أن جريرا لم يُصب تفرُدا بعرض مثل هذه اللوحات التى بدا فيها شديد الحرص على تتبع المعجم الإسلامى من منطق القصص القرآنى ، بل زاحمه الفرزدق فكان مشاركاً ومنافساً له ومصطرعاً معه فى تلك المواقف التى بدت شبيهة بمواقف جرير ، ومنها دائرة الفخر التى التقيا فيها حول عرض قداسة الموروث فى قوم كل منهما من لدن نسب إبراهيم عليه السلام على نحو ماسجله قول الفرزدق :

ورِثْنَا عن خليل الله بيستا يطيب للصالة وللطهور يطيب للصالة وللطهور هو البسيت الذي من كل وجه أصحاب القبور إليه وجوه أصحاب القبور خسيار الله للإسسلام إنا في نشد إليك أنساع الصدور (١٨)

فهو يركز فضيلة فخره الجمعى حول صورة بيت الله الحرام ومايدور فيه من صلوات مطهرة جعلته موئلاً للمسلمين ، تأثراً في ذلك بقوله تعالى ، وإذا بوأنا لإبراهيم مكان البيت أن لاتشرك بى شيئاً ، وطهر بيتى للطائفين والعاكفين والركع السجود ، وأذن فى الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق، (٩٦) .

وربما التقط الصورة المقدسة من قوله تعالى ، وإذا جعلنا البيت مثابة للناس وأمنا

<sup>(</sup>٩٦) سورة المائدة ٥٠ . (٩٧) سورة أل عمران ٣٣ . (٩٨) ديوان الفرزدق ١٠٥٥، ٣

<sup>(</sup>٩٩) سورة الحج ٢٦-٢٧ .

واتَّخذوا من مقام إبراهيم مُصلَى وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتى للطائفين والعاكفين والركع السجود» (١٠٠).

ثم يتوقف الفرزدق عند تحديد دائرة فخره وعالم صراعه بمنطق الإسلام ، فيصطفى قومه دون سواهم حين يجعلهم أيضاً خيار الله مقتفياً بذلك أثر القصص الديني من منطق دعوة أبى الأنبياء عليه السلام فى قوله تعالى : «ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم» (١٠٠١) .

وإذا بالفرزدق أيضاً يسجل تفوقاً خاصاً على شعراء جيله فى ذلك النسج القصصى الطريف الذى اصطنعه من خلال إبليس ، حيث التقط من قصته عدة خيوط يجمع بينها خط الصراع الذى تعانى النفس البشرية بين منزع الخير فيها ، وبين وسوسته لها بارتكاب الآثام والجنوح إلى الشر ، وكأنه لم يقنع بتلك التعميمات السريعة فى الصور بل أفاض فى عرض مشاهد كاملة رسم منها لوحة قصصية ، جعل إبليس محوراً لها فى صيغة حوارية أدارها بينه وبينه يقول فيها :

أطعتك يا إبليس سبعين حبجة فلمسا انتهى شَيبى وتم تمامى فلمسا انتهى شَيبى وتم تمامى فسيرت إلى ربى وايقنت أننى مسلاق لأيام المنون حسمامى ولما دنا رأس الذى كنت خسائفا وكنت أرى فسيها القساء لزام حلفت على نفسى لأجتهد وسقام على حالها من صحة وسقام ألا طال مساقسد بت يوضع ناقستى أبو الجن إبليس بغسيسر خطام يظل يمنينى على الرّحل واركساً

<sup>(</sup>۱۰۰) سبورة أل عمران ۹۲ . (۱۰۰) سبورة أل عمران ۹۷ .

يبـــــشــــرنى أن لن أمــــوت وأنه

فعقلت له : هلا أخييك أخرجت

يمينُك من خسضر البسحسور طَوَام

رمـــــت به في اليم لما رأيتــــه

كفرقة طُوْدَى يَذْبُل وشمَام

فلمسا تلاقى فسوقسه المؤج طامسيسا

نكَصْتُ ولَمْ تَحْسَسَتَلْ له بمرام

الم تأتِ أهل الحِسسجسسرُ أهله

بأنعم عسيش في بيسوت رُخسام

فقلت اعقروا هذى اللقوح فإنها

لكم أو تُنيـخـوها لَقـوح غـرام

وآدم قد أحسرجستسه وهو سساكن

وزوجستَسه من خسيسر دار مسقسام

وأقــــمت يا إبليس أنك ناصح

له ولهسا إقسسام غسيسر أثّام

فظلاً يخيطان الوراق عليهما

بأيديه ـــمـا من أكل شــر طَعَـام

فكم من قُرون قد أطاعُوك أصبحُوا

أحساديث كسانوا في ظِلال غسمام

ومسا أنت يا إبليس بالمرء أبتسعى

رضاه ولايقستسادنى بزمسام

سأجزيكَ من سَوْءَات ماكنتَ سـقُـتنَى

إليه جُروحها فسيك ذات كسلام

# تعسيّ رها في النّار والنّار تلتسقى عليك بزقسوم لهسا وضِسرام وضِسرام وإن ابسنَ إبسليس وابسليس ألّبنا

لهم بعسد هذا النَّاس كل غسلام (١٠٢)

فهو يدير الصورة حول عدة محاور صراعية مصادرها القصص القرآنى كما صورته آيات القرآن الكريم وتنتهى هذه المحاور عند موقفه من صراعه معه حتى يفر إلى ربه من «أبى الجن» على حد تعبيره ، وهو مازال يوسوس له ، ويمنيه بالخلود من قبيل المخادعة والإغراء ، ومن هذه المحاور ما يديره حول قصة فرعون وعلاقته إبليس حين عصى ربه وتجبر وقال «أنا ربكم الأعلى» . فانتهى به المصير إلى الغرق في اليم «فجعله الله نكال الآخرة والأولى» (١٠٠١) ومحور آخر يدور حول قوم ثمود وكيف عقروا الناقة بإيعاز منه «فكذبوه فعقروها ، فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسواها ، ولايخاف عقباها» . ويستغرق الشاعر في المشاهد ويكسر حواجز الزمن ليصل إلى بدء الخليفة وكيف وسوس لآدم وزوجه حتى أخرجهما من الجنة ثم يعرض استمرار وسوسته لأبناء آدم قروناً طوالاً مادامت الحياة والصراع حتى يوم البعث ، وأخيراً يصور طبيعة الجزاء الذي ينتظره لإبليس ، ويتمناه له من النار بما لها من شرار ، وبما فيها من شجرة الزقوم .

فهذه كلها محاور بنى عليها الفرزدق مقومات لوحته الفنية وصورها الصراعية، وقد ارتسمت مشاهدها في كثير من الآيات القرآنية التي استمد منها تلك المعانى ، فقصة فرعون يرد منها أطراف في قوله تعالى : «فحشر فنادى ، فقال : أنا ربكم الأعلى « (١٠٤) .

<sup>(</sup>۱۰۲) ديوان الفرزدق ۱۳/۲ ، تم تمامى : تمت حياتى وبلغت نهايتى لزام : الموت من الحساب ، يوضع الناقة : يسيرها ، الوراك : المعتمد على وركه ، أخيك : أراد به فرعون الذى غرق وجيشه في البحر الأحمر ، أهل الحجر : ثمود والحجر واد بين المدينة والشام . كفرقة طودى : أى كقطعة قدت من جبّلي يذبل وشمام وهمام أرض باهلة .

اللقوح: الناقلة التي تحمل الغرام: الهلاك، الزمام: الحرمة، الكلام: الجرح، الزقوم: شجرة في جهنم، تعيرها من عير الدراهم وزنها: يريد تمتحن جراحك بالنار،

البنا: سقيا أي عذبا كل فرد من الناس (وقد كني بإبليس عن أشياعه).

<sup>(</sup>١٠٣) سورة النازعات ٢٥.

<sup>(</sup>١٠٤) النازعات ٢٤.

«حتى إذا أدركه الغرق قال آمنت أنه لاإله إلا الذى آمنت به بنو إسرائيل» (١٠٠) «واترك البحر رهواً إنهم جند مغرقون، (١٠٦)

وفي قصة تمود يرد قوله تعالى:

«هل أتاك حديث الجنود ، فرعون وثمود، (۱۰۷)

«وتُمود الذين جابوا الصخر بالواد، (١٠٨)

«وفي ثمود إذ قيل لهم تمتّعوا حتى حين» (١٠٩)

«وأما تمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى» (١١٠)

«ولقد أرسلنا إلى ثمود أخاهم صالحا أن اعبدوا الله، (۱۱۱)

«وإلى ثمود أخاهم صالحا قال ياقوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره، (١١٢)

«وآتينا تمود الناقة مبصرة فظلموا بها، (١١٢)

اكذبت ثمود وعاد بالقارعة، (١١٤)

«فنادوا صاحبهم فتعاطى فعقر، (١١٥)

مفعقروا الناقة وعتوا عن أمر ربهم، (١١٦)

«فعقروها فقال تمتعوا في داركم ثلاثة أيام، (١١٧)

«فعقروها فأصبحوا نادمين» (١١٨)

مفكذبوه فعقروها فدمدم عليهم ربهم بذنبهم فسواها، (١١٩)

ومن هنا رصدت الآية موقعهم من بعث العظة والاعتبار للأمم التي عرضتها الآيات ، فأما ثمود فأهلكوا بالطاغية، (١٢٠)

«وأنه أهلك عادا الأولى وتمود فما أبقى»: (١٢١)

«فإن أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود» (١٢٢)

(۱۰۵) سورة يونس /۹۰ . (۱۰۸) سورة الدخان/۲۶ . (۱۰۷) سورة البروج ۱۸ .

(۱۰۸) سبورة الفجر /۹ . (۱۰۹) سبورة الذاريات /۲۶ . (۱۱۰) سبورة فصلت ۱۷ .

(١١١) سنورة النمل /ه٤٠ (١١٢) سنورة هود /٦١. (١١٣) سنورة الإستراء /٩٥.

(١١٤) سورة الحاقة ٤ . (١١٥) سورة القمر ٢٩ . (١١٦) سورة الأعراف ٧٧ .

(۱۱۷) سبورة هود ه ۲ . (۱۱۸) سبورة الشعراء ۷ه . (۱۱۹) سبورة الشمس ۱۶ .

(١٢٠) سورة الحاقة ٥ . (١٢١) سورة النجم ٥١ . (١٢٢) سورة الحج ٤٢ .

وفى قصيدة إبليس وموقف من آدم حتى خرج من الجنة يستوحى الشاعر الأبعاد الصراعية من خلال المعانى والصور على نحو مما رسمته الآيات الكريمة كما فى قوله تعالى:

«ويا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة فكلا من حيث شئيتما ولاتقربا هذه الشجرة» (١٢٢) وهما أمر ونهى صريحان ، يعقبهما صراع النفس البشرية .

، فوسوس إليه الشيطان قال يا آدم هل أدلك على شجرة الخلد ومُلك لايبلى، (١٢٤)، وهو صراع ينبه إليه آدم عليه السلام:

«فقلنا يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى، (١٢٥)، ولكن الطرف الأضعف في الصراع يتهاوى:

«وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة» (١٢٦)

وعصى آدم ربه فغوى ، ثم اجتباه ربه فتاب عليه وهدى ، قال اهبطا منها جميعاً بعضكم لبعض عدو فإما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هداى فلايضل ولايشقى ، ومن أعرض عن ذكرى فإن له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامة أعمى، (١٢٧) .

ولاتنتهى القصة بخروج آدم من الجنة ، بل تستمر وتزداد حدة الصراع فى بنيه مع توالى الأجيال ، ومع استمرار وسوسة إبليس لإفساد الخليقة من مثل ما تردده الآيات القرآنية كنتيجة للقصة :

«يابني آدم لايفتننكم الشيطان كما أخرج أبويكم من الجنة (١٢٨) .

«تالله لقد أرسلنا إلى أمم من قبلكم فزيّن لهم الشيطان أعمالهم (١٢٩)

«وكان الشيطان لربه كفورا» (١٣٠)

«إن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدوا، (۱۳۱)

«وكان الشيطان للإنسان خذولا» (١٣٢)

«إن الشيطان كان للإنسان عدوا مبينا» (١٣٣)

<sup>(</sup>١٢٣) سورة الأعراف ١٩. . (١٢٤) سورة طه ١٧٠ . (١٢٥) سورة طه ١١٧ .

<sup>(</sup>١٢٦) سبورة طه ١٢١ . (١٢٧) سبورة طه ١٢١–١٢٤ . (..؟..) سبورة الأعراف ٢٧ .

<sup>(</sup>١٢٨) سورة الأعراف ٢٧ . (١٢٩) سورة النحل ٦٣ . (١٣٠) سورة الإسراء ٢٧ .

<sup>(</sup>١٣١) سبورة فاطر ٦ . (١٣٢) سبورة الفرقان ٢٩ . (١٣٣) سبورة الإسراء ٥٣ .

«ومايعدهم الشيطان إلا غرورا، (١٣٤)

مكمثل الشيطان إذا قال للإنسان اكفر، (١٢٥)

«ألا أن حزب الشيطان هم الخاسرون، (١٢٦)

، قال فبما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم، (١٢٧)

،قال ربى بما أغويتني لأزينن لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين، (١٢٨)

ابن عبادى ليس عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين، (١٣٩)

وفى اللوحة الأخيرة حول الجزاء الذى ينتظر إبليس وحزبه ممن يتبعهم من البشر تردد الآيات القرآنية تحذيرات واضحة حتى لايقعوا ضحايا وسوسته ويهزموا دائماً فى صراعهم معه:

وفزين لهم الشيطان أعمالهم فهو وليهم اليوم ولهم عذاب أليم (١٤٠) .

وأو لو كان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير، (١٤١)

،إن كيد الشيطان كان ضعيفا، (١٤٢)

ه فلا تلوموني ولوموا أنفسكم ما أنا بمصرخكم وما أنتم بمصرخي، (١٤٢)

وتنتشر صيغ الفخر بالأنساب من المنظور الدينى بين الشعراء على اختلاف المجالات الشعرية التى نظموا فيها إلى درجة أدخلتهم فى صراعات أكثر عمقاً ، ولعلهم – بذلك – التقوا حول قصة إبراهيم عليه السلام تأكيداً للعراقة والأصالة تحت مستويين : مستوى الدين والتوحيد ، ثم مستوى العروبة ونقاء النسب وأصالة المحتد على النحو الذى أطال ذو الرمة فى تصويره وعرضه حين قال :

أنا ابن النبييين الكرام ومن دعيا

أبا غيرهم لابد عن سوف يُقْهَرُ المُ تعلَمُوا أنى سَمُوتُ لِمَنْ دَعَا له الشيخُ (إبراهيم) والشيخُ يُذْكَرُ

<sup>(</sup>١٣٤) سورة الإسراء ٦٤ . (١٣٥) سورة الحشر ١٦ . (١٣٦) سورة المجادلة ١٩ .

<sup>(</sup>١٣٧) سورة الأعراف ١٦ ، (١٣٨) سورة الحجر ٢٩ . (١٣٩) سورة الحجر ٤٢ .

<sup>(</sup>۱٤٠) سبورة لقمان ۲۱ . (۱٤١) سبورة النساء ۷٦ . (۱٤٢) سبورة إبراهيم ۲۲ .

<sup>(</sup>۱٤۲) ديوان ذي الرمة ١٦٢ .

ليسالى تحستلُ الأباطَح «جُسرهُم»

وإذْ بأبينا كعسبة الله تُعْسمُسرُ

نبى الهسدى منا وكل خليسفسة

فــهل مــثل هذا في البسرية مــفــخــر

لنا الناسُ أعطاناهم اللهُ عنوة

ونىحن لـه واللـه أعـلى وأكــــــــــر

لنا موقفُ الداعين شعيداً عسية

وحميث الهمدايا والمشماعمر تنحمر

وجممع وبطحاء البطاح التي بهسا

لنا مستجد الله الحسرام المُطَهِّرُ (١٤٤)

إذ يبدو اعتزاز الشاعر بنسبه أساساً لحواره من نفس المنظور الذي عمد فيه إلى استغلال الرصيد الديني ونقاء النسب حين وصل به إلى أبي الأنبياء عليه السلام ، وماكان من بنائه الكعبة التي عمرها الناس من كل فج ، وكيف كان إبراهيم نبياً مهدياً من قبل الله تعالى ، ثم يعرض لما يدور داخل الحرم الشريف من موقف المسلمين بين يدى الله تعالى خشعا وهم يدعونه تضرعا وخيفة ، بعد أن جاءوه شعثا غبرا ينحرون هديهم بالأماكن المقدسة ويتمون النسك ، مستلهماً في ذلك كله ماجاء في سورة الحج من قوله تعالى وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ، ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معدودات على مارزقهم من بهيمة الأنعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقير ، ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق ، ال

ويحرص الشاعر على رصد الأماكن المقدسة بدءاً بالكعبة الشريفة ومايدور حولها من تكبير وتهليل ودعاء من أولئك الشعث الغبر وقد زحفوا إليها من كل فج عميق لأداء الفريضة في خشوع ورهبة ، وبعدها يذكر ماذكره عن الأباطح وجرهم والمزدلفة ،جُمع، وبطحاء البطاح والمشاعر وماتشهده من الأضحيات والنحر ، ثم يردد ماعرف عن بيت الله الحرام من الطهر ، وماكان من دعوة إبراهيم عليه السلام في هذه الأماكن «ربنا إنني أسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك المحرم ربنا ليقيموا الصلاة فاجبعل أفئدة من الناس تهوى إليهم وارزقهم من الثمرات لعلهم ليقيموا الصلاة فاجبعل أفئدة من الناس تهوى إليهم وارزقهم من الثمرات لعلهم

<sup>(</sup>١٤٤) سورة الحج ٢٧-٢٩ .

یشکرون» (۱٤۵).

وفى كثرة من لوحات المديح لدى ذى الرمة تتكشف ملامح من هذا الحس الدينى الذى يمتد به تاريخاً إلى ذكر دعوة محمد صلى الله عليه وسلم ، حتى يجعل التمسك بتلك الدعوة معياراً لوصول ممدوحه إلى مكانة دينية طيبة بعيداً عن الضلال والغي على نحو ماقاله في مدح بلال ابن أبى بردة الأشعرى :

أتَتْنَا من نداكَ مُ بَسِبُ فَلَمْ تَسِبُ غَلَيْ عَلَيْ عَالِلاً لُ وَالْمِلُ سَلِيبٌ غَلَيْ عَلِيلاً لُ وَالْمِلُ سَلِوا دعالَ الكُمُ الرسولُ فلَمْ تَضِلُوا هُدى مسابعد دعوته ضسلال هُدى مسابعد دعوته ضسلال بندى لكم المسكارم أولوكم

وإذا بهذه المواقف تأخذ بعداً آخر على مستوى الشعراء من المدافعين عن الأحزاب المختلفة ، مما جعل الطابع الدينى في الأنساب يفرض نفسه كبديل للفكر العصبى ورابطة الدم باعتبارها المؤشر الأول للصراع ، وإذا بفضائل الممدوح تنطلق على المستويين الدينى والفردى معاً على نحو ماعرضه ابن قيس الرقيات في ممدوحه في الفترة التي انتصر فيها لبنى أمية :

أثن على الطيّب ابن ليه إذا أثنيْت في دينه وفي حسسبه من يصهدُقُ الوعهدَ والقستها لَ ويخشى الله في حِلْمه وفي غَضَبه نَحْنُ على بَيْعة الرسول وما أعطه عن عُهمه ومنْ عَربه (١٤٧)

فإذا بشجاعة الممدوح تبدو رهنا بمدى تدينه وصدقه فى وعده ووعيده وقتاله ، وما يسيطر عليه من خشية الله تعالى فى كل أحواله ، لذا يقدم الشاعر دينه على حسبه سلوكاً وأصالة ، ثم يصور موقفه واستمراره على بيعة الرسول صلى الله عليه وسلم ودفاعه عن دينه ، وهى معان يرددها الشاعر نفسه حين يصفى بمديحه مصعب

<sup>(</sup>١٤٥) سورة إبراهيم ٣٧ . (١٤٦) ديوان ذي الرمة ٢٥٦ .

<sup>(</sup>١٤٧) ديوان ابن قيس الرقيات ١٤ .

بن الزبير من خلال دائرة إسلامية يجعل أساسها صلة الممدوح بربه من منطلق التقوى والورع والتواضع والقرب من الله تعالى في قوله:

إِنَّما مُصْعَبٌ شهابٌ من اللَّه تجلَّتُ عن وجهه الظَّلْمَاءُ مَلكُهُ مُلكُ قُوَّة ليس فيه جبروت ولابه كبرياء يتَّقى الله في الأمور وقد أفلّح من كان همه لاتَّقاء (١٤٨)

وهنا يمكن أن نلمح صراع المعاجم التى ينهل منها الشعراء بين المعجم الجاهلى والإسلامى ولعل عبدالملك قد فطن إلى هذا الضرب من الصراع حين ضاق بمدح ابن قيس لمصعب بهذه المعانى الدينية فى مقابل ما مدحه به وكأن ملك أعجمى يشغله زخرف الدنيا وتاج الحكم فى قوله:

#### يعتدل التاج من فوق مفرقه على جبين كأنه الذهب.

وينتشر المعجم الإسلامي وتزداد صوره وألفاظه ومعانيه شيوعاً بين الكبار والمغمورين من شعراء العصر ، كما وجد نفس السيادة والهيمنة من خلال كل موضوعات الشعر تقريباً ، صحيح أن ثمة تفاوتاً في درجات الإفادة حسب طبيعة الصراع في كل موضوع على حدة ، ولكن الذي لايخفي أن موضوعي المدح والفخر قد حظيا منه بالكثير على النحو الذي عرضنا له في معالجة موضوع المدحة ذاته من منطق التقرب إلى الممدوح ، وعلى نحو ماتكشفه صور أخرى احتوتها صيغ الفخر الفردي والجماعي أيضاً .

ففى أحاديث المدح لم يتوان الشاعر عن محاولة تسجيل سلوكه الإسلامى ، وكأنه يرتدى ثوب الحكيم أو الواعظ الذى يتعقل الأمور منذ صياغته لصدر القصيدة ، وربما فى بيت المطلع نفسه على نحو ماكان من الأحوص وهو بصدد مدح عمر بن عبدالعزيز قائلاً:

#### وما الشعرُ إلا خطبةٌ من مسؤلف

بمنطق حقّ أو بمنطق بَاطل (١٤١)

ليستغل الموقف بعد هذا في عرض سلوك الخليفة من خلال منطق الحق نفسه:

رأيناك لم تعسدل عن الحق يَمْنَة

ولايسسرة فيعل الظُّلُوم المُجَسادل

<sup>(</sup>١٤٨) ديوان لبن قيس الرقيات ١٤ . (١٤٩) ديوان الأحمص ١٨٣ .

كما يؤصل لهذا السلوك ويعمق صورته من حيث الارتقاء في سلم الندين والورع والصلاح على نهج السلف:

ولكن أخلنت القصد جهدك كله

وتقفو مستال الصالحين الأوائل في المسالحين الأوائل في الله في المنافقة بدا لنا

ومن ذا يرد الحق من قسول عسادل

وكأن الشاعر يصطرع مع نفسه حتى فى مقدمة القصيدة التى تعد أغلى مايملكه من القصيدة فإذا به يحيله إلى تمهيد يتسق مع موضوع المدحة على نحو نادر عرضته هذه الصورة .

ثم يظل حرص الشاعر قائماً حول رعاية هذا الرصيد الإسلامي الذي راح ينهل منه ، فيأخذ من التاريخ مواقف يستشهد بها ويتمنى لو امتدت قدوة الخليفة من السلف الصالح لتصل قريباً من سلوك ، رسول الله صلى الله عليه وسلم مع كعب بن زهير حين أنشده لاميته المشهورة مادحاً ومعتذراً ، يقول الأحوص :

فــقــبلك مـا أعطى الهنيــدة جلة

على الشعر «كعب» من سَديس وبازل رسيسول الإله المصطفى بنبسوة على الضعي والأصائل (١٥٠)

ولم تقف ظاهرة الصراع عند حدود هذه الصياغة المباشرة التى حكمتها دائرة المدح ، بل طرح الشعراء منه صوراً كلما سنحت لهم الفرصة لذلك ، فعلى مستوى معالجة المقدمات ، مهما بدت نمطية موروثة ، تظهر محاولات الشاعر لأن يفسح المجال للسلوك الإسلامي على نحو ماصنع كثير عزة في مدحته التى قدم لها بموقف طللي جعل استهلاله :

عــــرج بأطراف الدّيار وسلّم وسلّم ولم تتكلم (۱۵۱)

فإذا المقدمة لاتنتهى حتى يدخل فى نسيجها حديثاً حكمياً مصدره إسلامى يقول فيه:

<sup>(</sup>۱۵۰) ديوان الأحوص ۱۸۳ .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)\_\_\_\_\_

وفى الحلم والإسسلام للمسرء وازع وفى ترك طاعسات الفسؤاد المتسيم بصائر رُشد للفتى مستبينة

واخسلاق صدق علمسها بالتعلم

ومن ثم يمهد الشاعر لنفسه سبيل القول فى المديح من نفس المنطلق الإسلامى الذى عرض من خلاله فضائل الخليفة الزاهد عمر بن عبدالعزيز ، وكيف سلك سلوكاً طيباً ونهجاً قويماً أمام المسلمين فكان قدوتهم على الصعيد السياسى ، لم يجنح إلى تجريح أحد ، ولم يأخذ الناس بالشبهات :

وليتَ فلَمْ تشتُمْ علياً ولم تُخِف من بَرِياً ولَمْ تقبَلُ إِشَارةَ مُجْرِمِ

بل حرص على الانتصار للحق وإظهاره حتى أرضى بذلك كل رعاياه من المسلمين :

وأظهرت دوراً الحق فساشت نوره على كل لَبْس بارق الحق مُظلم وصدُقْت بالفسعل المقسال مع الذى النسب اكل مسلم

تسكسلسمست بسالحسق المسبسين وإنمسا

تبسين آياتُ الهُسدَى بالتكلم

وإذا هو لايستسلم للانشغال بمنصب السياسى ، ولم تغره الخلافة ولاكرسى الحكم ولم تفتنه زينة الحياة الدنيا وزخرفها ، بل بدا شديد الزهد فيها ، متفهماً لطبيعة إغرائها ومنصرفاً عن زينتها وبريقها :

فأعرضت عنها مسشمنزا كانما

سَقَستُكَ مَدُوف من سيمام وعَلْقَم

وكذلك كان موقفه من الملك الذي جاءه عفواً دون طمع ، ولاحرص منه عليه: فلمَّا أتاك المُلكُ عَسفاوا ولم يكن

لطالب دنيــا بعــدّهُ من تكلم

#### تركت الذى يَفْنَى وإنْ كسان مُسونقسا

#### وآثرت ما يَبْقي برأى مصصمم

فهو - أى الخليفة - يدرك جوهر الأمور ويقف على حقائقها ، ولايخدع بمظاهر الخلافة أو ضجيجها عن القيام بواجبه إزاء ربه ودينه :

ومسالكَ إذْ كنتَ الخليسفسةَ مسانعٌ

#### سيوى الله من مسال رغسيب ولادم

ولذا يختتم قصيدته ببيان الربح في تلك الصفقة التي حرص فيها على تأكيد صلته بريه:

ولو يستَطيع المسلمُون لقسموا لك الشطر من أعمارهم غير نُدَّم فسعسشت به مساحج لله رَاكِب مُسغسة مُطيف بالمقام وزَمْدرَمِ

فاربِح بها من صَفْقة لُبَايع وأعظم بها أعظم بها ثم أعظم

ومع الختام يردد الشاعر حديثه حول شعائر الحج ، ومايتبدى من سرعة الحجيج وهرولتهم فى سعيهم إلى بيت الله الحرام وطوافهم حوله ، أو صلاتهم فى المقام أو ذهابهم إلى زمزم ولنا هنا أن نتوقف عند صراعات متنوعة على المستوى الفنى فى صياغة هذا لانمط المتميز من المقدمات ، وعلى المستوى السياسى فيما يتعلق بالنزام الشاعر وانتمائه الحزبى إذ كان محسوباً على حزب الشيعة وظل واحداً من دعاتهم ، صحيح أنه قد يمدح الخليفة من قبيل التقية ، ولكن هذا إذا قيل عن غير عمر بن عبدالعزيز فلا يقال فى عمر لما عرف من زهده وورعه حتى عرف بخامس الراشدين من وقع سلوكه الدينى .

وربما التقت لوحات المديح بلوحات الهجاء وتفاعلت معها في القصيدة الواحدة طالما أن المنطق النفسي الذي يصدران عنه واحد يبشر بالاتساق والتوافق ربطاً بهذه الصراعات وتلك المفارقات ، فالشاعر يتقرب إلى ممدوحه من خلال هجومه على خصومه وأعدائه ، بل ربما التقت صيغة العداء هذه في مهجو بعينه قد يشتد له بغض الشاعر والخليفة معاً ، طبقاً لتوافق المصالح على نحو ماكان من نصائح الأخطل

للخليفة الأموى وهو بصدد تحذيره إياه من زفر بن الحارث ، مما يزيد من استعداء الخليفة على زفر من خلال ثوب الناصح المرشد الذى ارتداه الأخطل قائلاً لعبد الملك ولبنى أمية جميعاً موجزاً قوله:

## بنى أمــــة إِنى ناصح لكُمُ فــيكُمْ آمنا زُفَــرُ فــيكُمْ آمنا زُفَــرُ

فهو آنئذ يخدم نفسه وقومه حيث يجعل من التغلبيين أقرب الناس مودة للخليفة، ويستغل عداءه للقيسيين في توسيع دائرة الخلاف معهم وزيادة الكراهية لهم .

وعلى نفس النسق سار جرير ، ولكنه راح يوسع الدائرة المدحية من خلال حسه الإسلامى الذى عرضه فى قوله مادحاً هشام بن عبدالملك ومشتفياً من الخوارج بما حدث من مقتل عباد الجحافى فى اليمن على يد يوسف بن عمر :

الله دَمُسر عسبُسادا وشسيسعستَسهُ

عساداتُ ربُّك في أمسشال عسساد

قسد كسان قسال أمسيسر المؤمنين لهم

مسايعلم الله من صدق واجسهاد

من يهسده الله يهستسد الأمسضل له

ومن أضل فسمسا يهسديه من هادى

لاقسوا بعسوت أمسيسر المؤمنين لهم

كالريح إذ بُعِثَتْ نحسا على عَادِ

فيهم ملائكة الرحمن مالَهُمُ

سوى التوڭل والتسسبيح من زاد

أنصار حق على بلق مُسسَوّمة

أمسداد ربك كسانوا خسيسر أمسداد

إلى «مسعساوية» المنصسور إن له

دينا وثيقا وقلبا غيسر حيساد

#### من «آل مروان» ما ارتدت بصائرهم

#### من خوف قسوم ولاهمسوا بإلحساد (١٥٢)

ولاشك أن جريراً قد عمد إلى جمع الصور التى أقام عليها أبياته من خلال مواقف دينية رصدها إلى جانب الموقف السياسى للممدوح ، فأجاد فى التقاط الصور والمواقف من هذا الحس الدينى الذى وزّعه على اللوحة الهجومية حين أخذ من القصص القرآنى نتفا سريعة من قصة ،عاد، وكيف دُمروا وأبيدوا ،ألم تر كيف فعل ربك بعاد ، إرم ذات العماد ، التى لم يخلق مثلها فى البلاد، (١٥٢).

ومن ثم كان بناء الصورة هجاءً ومدحاً في آن واحد ، كما كانت أطرافها موزعة من خلال نفس المنطق الصراعي بين الخارجي وبين الخلافة الأموية .

فكان الدمار منقولاً على نفس النسق التصويري إلى اعبادا وشيعته ومن سار على نهجه في معاداة بني أمية ، وكأن ما أصاب عباداً وقومه لم يكن إلا نظيراً لما حدث لعاد حين أصابتهم ريح عاصفة فكانت عليهم نحساً ينذر بالدمار اوأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية ، سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوها فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية ، فهل ترى لهم من باقية، . (١٥٤) وماكان مصير القوم على النحو الذي عرضه جرير إلا نتاجاً طبيعياً لسلوكهم ورغبتهم في إثارة الفتن على الخليفة المسلم ، فكانت عاقبتهم من جنس أعمالهم تشبها بمصائر الأقوام البائدة في القصص القرآني ، الأمر الذي عرضه جرير في شكل متناقض مع معطيات لوحمة المديح والثناء على الخليفة من منظور ديني محض إذ يراه أمير المؤمنين فيكرر مخاطبته بذلك ، ثم يصوره معاوية ، : المنصور بدينه ، ثم ينسب إلى أسرته من آل مروان ممن لم تشب دينهم شائبة ، ولم يعرفوا إلى الإلحاد سبيلاً ، وإذا بالفضائل الدينية تلتقي حتى ينسج منها الشاعر لوحة كاملة محورها السلوك الديني للخليفة وطبيعة جهاده وإذا بجرير يلجأ إلى اقتباسات مباشرة من آى القرآن الكريم ليعرض صياغتها في شكل حكمي عام ينطبق على الممدوح إيجاباً ، وعلى خصومه سلباً من خلال المواقف الصراعية المتباعدة بين الفريقين مستعيناً في ذلك بقوله تعالى «من يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً» (١٥٥) ، وكذا من قوله تعالى «ومن يهد الله فما له من مصل أليس الله بعزيز ذي انتقام، (١٥٦) ثم يدعم الصورة بما آل إلى ذاكرته من التاريخ الإسلامي من لدن نصر الله للمسلمين في يوم بدر ، وماكان من مساندتهم بملائكته يحاربون معهم حتى النصر «إذ تستغيثون ربكم

<sup>(</sup>۲ه۲) دیوان جریر ۱/۳ه۱ . (۲ه۱) سورة الفجر ۷ - ۸ - ۹ .

<sup>(</sup>١٥٤) سورة الحاقة ٦-٨ . (٥٥١) سورة الكهف ١٧ . (١٥٦) سورة الزمر ٣٧ .

فاستجاب لكم أنى ممدكم بألف من الملائكة مردفين ...، (۱۵۰) وإذا بانتصارات الخليفة فى مجال حروبه الدينية تبدو منسوبة إلى هذا المدد الإلهى الذى يبدو محكوما – بالطبع – بالحس الغيبى والتاريخى الذى استوحاه جرير اعتزازاً بما كان من ملائكة الله ، لضمان نصرة الحق ، فكانوا خير مدد من الله تعالى ، حتى راح جرير يعرض موقفهم على النحو الذى عرض لهم فى القرآن الكريم فإذا هم «لايعصون الله ما أمرهم ويفعلون مايؤمرون» (۱۵۰) أو كما ورد فى قوله تعالى «ومن عنده لايستكبرون عن عبادته ولايستحسرون» (۱۵۰) ولذا حرص الشاعر على أن يجعل ممدوحه وثيق الصلة بالله تعالى حتى يبدو أهلاً لهذا المدد الإلهى الذى يأتيه كنتيجة لسلوكه الدينى، فإذا هو يأخذ من أفضل هذا السلوك ماجبل عليه من الصدق والجهاد والتمسك الوثيق بأهداب الدين ، والبراعة فى نشر العدل بين الرعايا ، وضمان نشر أحكام الإسلام دونما جور أو ظلم ، ذلك أنه لايخشى إلا ربه ، ولم يعرف أنهم هموا فى يوم ما بإلحاد أو ظلم .

وعلى هذا استجمع جرير كل ملامح الصورة من واقع حسه الإسلامى على الصعيد القرآنى الذى أبرز من خلاله براءته فى الإفادة من الآيات والقصص ، وما أحدثه عن تفاعل وتداخل بين هذه المصادر التأثيرية وبين حسه الدينى العام الذى ساعده على إدخال ممدوحه فى دائرة دينية آثر أن يوزعها بين المقدمات السلوكية وبين ماترتب عليها من نتائج تسير فى سياق منطقى مقبول .

ويبدو أن الصور عرفت طريقها إلى التداعى من خلال ذاكرة جرير من نفس المنطلق الإسلامى الذى بدا فيه المعجم القرآنى أقرب المعاجم إلى ذهنه ، على النحو الذى ردد فيه ملامح قريبة من الصورة السابقة مما قاله فى مدح العباس بن الوليد ابن عبدالملك من كبار القادة الأمويين حتى قيل له فارس بنى مروان ، واستعمله أبوه على حمص وفتح مدناً وحصوناً كثيرة فى بلاد الروم فقال فيه جرير:

اللهُ أعطاكَ توفييقة وعاقبية في سلطانكم مسدداً في سلطانكم مسدداً

تُعطى المبين فـــــلا مَنُ ولاسَـــرَفٌ

والحرب تكفى إذا ماحم يسها وقداً مصاحبة بكتاب الله مسجة سهد "

فى طاعـــة الله تلقى أمـــره رشـــداً (١٥٧) سورة الأنفال ٩ . (١٥٨) سورة التحريم ٦ . (١٥٩) سورة الأنبياء ١٩

#### أعطيت من جنة الفردوس مرتفقا

#### من فازيومسنة منها فقد خَلَدا (١٦٠)

حيث ينسب توفيق القائد وانتصاراته على نفس الصعيد الذى عرضه فى شخص الخليفة ، وإذا بالمدد الإلهى يلتقى فى مواقف الحرب التى تتصارع مع مواقف السلم من خلال القائد وقد بدا مثبتاً بكتاب الله منذ اجتهد فى طاعته ، مما قاده إلى أمر الرشاد والصواب ، فالشاعر ينقل بذلك من المعجم الإسلامى تلك الصورة السلوكية القويمة التى ترددت حولها الآيات الكريمة :

«ثم لايتبعون ما أنفقوا مناً ولا أذى لهم أجرهم، (١٦١) •من يطع الرسول فقد أطاع الله، (١٦٢)

وإذا هو يتوقف من حسه الغيبى الدينى عند جنة الفردوس وإن الذين آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس نزلا ، خالدين فيها لايبغون عنها حولا»(١٦٢).

وإذا بالمشهد لايكتمل إلا بتصوير علاقة الصالحين بربهم مما ضمن لهم الخاود فيها «خالدين فيها رضى الله عنهم ورضوا عنه ذلك الفوز العظيم، (١٦٤) وهو موقف تكرر أيضاً لدى جرير نفسه فى مدح غيره من القادة فى عصر شهد كثيراً من الفتن والثورات وحركات التمرد والصراعات التى استهدفت الإطاحة بالخلافة من البيت الأموى ، فإذا بخالد بن عبدالله القسرى يبدو طبيب العراق يشفى الأدواء ، ويعالج الناس بما تمتع به من صفات ترتد إلى مصدرها الأساسى من المعجم الإسلامى على نحو قوله :

لقد كان داء بالعراق فسما لَقُوا طبيباً شهى أدواءَهم مثل خسالد طبيباً شهى أدواءَهم مثل خسالد شهاهم برفق خسالط الحِلم والتُسقى وسيسرة مسهدى إلى الحق قساصد فسال أمسيسرة مسهدى إلى الحق قساصد فسال أمسيسر المؤمنين حسبساكم

<sup>(</sup>١٦٠) ديوان جرير ١/ه٣٠ . (١٦١) سورة النساء ٨٠ . (١٦٢) سورة البقرة ٢٦٢ . (١٦٣) سورة الكهف ١٠٨ . (١٦٤) سورة المائدة ١١٩ .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)\_\_\_\_\_

وإنا لنرجىو أن ترافق رُقْسقَ

يكونُون للفير

فان ابن عسبدالله قد عُسرِفَتْ له

مــشــاهد لاتخــنيه عند المشــاهد

فــزد خــالدا مــثل الذي في يَمــينه

تجده عن الإسسلام أكسرم ذائد(١٦٥)

فإذا القائد يحكم أمور قيادته ، وكأنه لانظير له ، فقد التقى فى شخصه سيرة طيبة قوامها الرفق والحلم والتقى والهدى والقصد إلى الحق ، والدفاع عن الدين فى مواطن كثيرة فكان أكرم زائد يدافع عنه ، ولذا يدعو له الشاعر بأن تصحبه رفقة من نفس الدرجة من الإيمان والورع ممن رضى الله عنهم ورضوا عنه ، فأعد لهم مقاعد صدق ليكونوا من ورادها ، خاصة منهم من سار على نهج هذا القائد فى تفهمه للدين وتبصره لأموره ، وشدة حرصه على تعمير مساجد الله ودفاعه عنها .

ولم يكن المعجم الإسلامي قصراً على صراعات الهجاء والمديح في ظلال شعراء الحزب الأموى ، بل امتدت صور الإفادة على ألسنة غيرهم من شعراء الأحزاب الأخرى تلك التي أحالت الصراعات السياسية إلى صراعات دينية ، أو على الأقل – مزجت بين النمطين على نحو ما ردده قطرى بن الفجاءة حول السلوك الديني لشباب الخوارج في قوله مصوراً سلوكه ودوافعه كواحد منهم:

إلى كم تُعساريني السيسوف ولا أرى

معاداتها تدعو إلى حساميا

أقــــارعُ عن دار الخملود ولا أرى

بقساءً على حسالٍ لمن ليس باقسيسا

ولو قسرَّبَ الموتَ القسراعُ لقسد أنَّى

لموتكى أن يدنو لطول قسراعسيسا (١٦٦)

فهو يبدو شديد السخط على الحياة الدنيا حين يصطرع بينها وبين الخلود الذى ينتظره فى الآخرة ، حتى ليسعى إليه سعياً يجعله غير هيًاب ولاوجل ، بل يبدو سعيداً بالإقام على الموت إيماناً منه بضرورة الفناء للبشر «كل من عليها فان ويبقى وجه

<sup>(</sup>۱۲۵) دیوان جریر ۱/۵۷۱ . (۱۲۸) کتاب الملل والنحل ۹۰ .

ربك ذو الجلال والإكرام» (١٦٧) وبذا يتخذ الشاعر الخارجي مثلَه الأعلى من رفقته التي تخرج فتلاقى مصيرها فيغبطها على ذلك السبق على النحو الذي رددته أبيات أبى بلال بن مرداس في قوله عن خروجه:

أبعد ابن وَهْب ذي النَّزَاهة والتُّسقى

ومن خماض في تلك الحمروب المهالكا

أحبُّ بقــاء أو أرجّى ســلامــة

وقد قستلوا زيد بن حصن ومالكا

فيسارب سلم نيستى وبصيرتى

وهب لي التُسقى حستى ألاَقي أولئكا

وإن كان يلاحظ أن حس الخوارج الدينى لم يتوقف عند حدود دائرة المديح التى لم تشغلهم فى شعرهم أصلاً ، فقد بعدوا عن الصورة الرسمية التى فرضها البلاط على شعرائه ، وراحوا ينطلقون فى فنهم حول هذا الإعجاب بالسلوك الحربى والدينى الذي يرسخ فى الناشئة منهم مبادئ الحزب ، ويزيدها من خلال الفخر الفردى الذى بلوره قول الطرماح مصوراً مايتمناه من صورة خروجه :

وإنى لُقْتَ الله جيوادي وقيانف

به وبنفسسي العسام إحسدى المقساذف

لأكسسب مسالاً أو أؤول إلى غني

من الله يكفسيني عسدات الخسلائف

فيارب إن حانت وفاتي فلا تكن

على شَرْجَع يُعْلَى بخُرضَ المطارف

ولكن أحن يومي سعيدا بعُصْبَة

يصــابُون في فج من الأرض خــائف

قسوارسُ من شيسبانَ ألفَ بينهم

تُقى الله نزَّالون عند التَّسسزَاحُف

<sup>(</sup>١٦٧) سورة الرحمن ٢٦ .

فالشاعر يخرج متمنياً أن يموت مقاتلاً ليلتقى بأقرانه ممن جمعتهم تقوى الله وعبادته وكثرة النزال دفاعاً عن دينهم ، وما آل إليه أمرهم من انتظار موعود مافى المصاحف «إنما توعدون لآت وما أنتم بمعجزين» (١٦٨) فكأنهم ينتظرون أجر الشهداء ممن قتلوا في سبيل الله تعالى «ولاتحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون ، فرحين بما أتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولاهم يحزنون» (١٦٩) .

وبذا يبدو الشاعر شديد التلاحم مع أبناء فرقته فهو لاينفك يدافع عنهم ، ويصر ويحتذى سلوكهم على مستوى الفخر الجمعى الذى يرفض فيه الانسلاخ عنهم ، ويصر على التوحد معهم والانصياع لتعاليمهم ويصور سلوكه أيضاً في مثل قوله :

لله در الشرواة إنهم إذا الكرى مسال بالطلا أرقسوا إذا الكرى مسال بالطلا أرقسوا يرج مسون الحنين آونة وإن عبلاً بهم ساعة شهقوا وإن عبلاً بهم ساعة شهقوا خروف تبيت القلوب واجها الصدور تنقلق تكاد عنها الصدور تنقلق

فهو يعرض رغبتهم فى الموت من نفس المنطلق الذى لجأ إليه فى فخره بنفسه فى أبياته السابقة ، وهو بذلك توحد معهم تماماً ، وإن كان يسقط الموقف السياسى من الحساب هنا ، وكأنه يتجاهل الصراعات الحزبية ليحيلها إلى مواقف دينية خالصة .

وتترقرق المعانى الإسلامية وتنساب الصور انسياباً على ألسنة شعراء الخوارج ، ويكثر رصيدهم من حس الآخرة ، وتصوير مشاهد الغيب من منطق فلسفتهم فى حب الاستشهاد ، والتنافس فى الإقدام على الموت ، والإقبال على أجر الشهداء ، والتبارى فى ميادين القتال ، مما يجعل اقتراب الوعد بالنسبة لهم أمراً محبباً إلى نفوسهم ، وأمنية يهنأون بها ، على نحو ماورد فى اللوحة التى عرضها عمران بن حطان فى قوله :

اقترب الوعد والقلوب إلى اللهد صدر الوعد المسانق المسان

(١٦٨) سورة الأنعام ١٣٤

\_\_\_\_ ٧٢ \_\_\_\_\_ في القصيدة العربية \_\_\_ باتَتُ همـوميَ تسـرى من طوارقـهـا

الله المسومي السرى من طوارفسها المسابقسها المسابقسها

مما أتاني من اليمسمسقين ولم

أودُّ يـراه بعض ناطقــــهــــا

أم من تلظى عليه مسوقسدة النّا

ر مسحسيط بهم سُسرداقسهسا

أم أسكن الجنة التي وعسسد

الأبرار مسصف وفة نمارق ها

لايســـــــوى المنزلان ولا الأغــــ

ــمـالُ لاتســــوى طَرائقــهـا

هما فريقان : فرقة تدخل الــــ

جَنَّة حسفَّت بهم حسدانِقسها

وفررقية منهم قيد أدخلت النّا

ر فسشسانَتْهُم مَسرافِهُا

تعسمهاهدت هذه القلوب إذا

همت بخسيسر عساقت عسوالقسهسا

من لم يمنت عسبطة يمن هرمسا

للمسوت كسأس والمرء ذائقها

ما رغبة النفس في الحسساة ؟ وإن

عساشت قليسلا فسالموت لاحسقسها

يقـــودها إليـــه ويحـــ

مسدوها حشيشا إليه سانقها

وأيقنت أنها تعسود كسمسا

كسان براها بالأمس خسالقسهسا

وأنَّ ما جمعت وأعمجسها

من عيهها مرة مُهارقها وصدد السهاء عن طلب السهاد

جنة دنيا الهَمُّ ما حقها

عَــبُــدٌ دعـا نفــسـه فـعاتبَـها

يعلم أن المسيدر رامة أسها

يوشكُ من فَـــرٌ من منيــــــه

في بعض غــرًاته يوافــقــهــا (١٧٠)

إذ يبدو واضحاً ماحرص عليه الشاعر من التقاط الكثير من المعانى الإسلامية التى ربما أفاد فيها من منطق الآيات الكريمة «اقترب للناس حسابهم وهم فى غفلة معرضون» (١٧١).

ثم يستمد مشهد النار ممن واقع ماصوره القرآن الكريم في قوله تعالى «إنا اعتدنا للظالمين نارا أحاط بهم سرادقها وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوى الوجوه ، بئس الشراب وساءت مرتفقا  $(^{1})$  ، ومن مشهد الجنة ونمارق مصفوفة  $(^{1})$  وكذا قوله تعالى عن أهل الجنة «إن المتقين في جنات ونهر ، في مقعد صدق عند مليك مقتدر  $(^{1})$  ومن قوله تعالى ويطوف عليهم ولدان مخلدون  $(^{1})$  وفي قسمة الناس بين صالح وطالح ، وعلى مستوى المصير بين جنة ونار يأخذ أيضاً بمنطق الآية الكريمة «قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون  $(^{1})$  ، «قل هل يستوى الظلمات والنور»  $(^{1})$  .

وكأنه يبنى حواره على المتناقضات بين الأعمال فى الدنيا من صلاح وفساد وما يستتبع ذلك من ضروب الجزاء ومفارقات الثواب والعقاب والجنة والنار، وماتكتمل به المشاهد على أساس من هذا القياس.

وفى تأكيد حتمية الموت أيضاً يستمد من المعانى القرآنية ،أينما تكونوا يدرككم الموت ولو كنتم في بروج مشيدة (١٧٨)

<sup>(</sup>١٧٠) عيون الأخبار لابن قتيبة ٦/٤٧٦ . (١٧١) سورة الأنبياء ١ .

<sup>(</sup>۱۷۲) سورة الغاشية ١٥ . ١٠ (١٧٣) سورة الكهف ٢٩ .

<sup>(</sup>۱۷۷) سبورة القمر ٥٥ . (١٧٤) سبورة الواقعة ١٧ .

<sup>(</sup>۱۷۷) سبورة الزمر ۹ . (۱۷۷) سبورة الرعد ۱۹ .

<sup>(</sup>۱۷۸) سورة النساء ۷۸.

و «جاءت كل نفس معها سائق وشهيد» (۱۷۹) «لقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم أول مرة» (۱۸۰) ، إذا بالنفس البشرية تفقد علاقاتها الدنيوية فلا أهل ولا ولد «كل نفس بما كسبت رهينة» (۱۸۱)

«يوم يفر المرء من أخيه ، وأمه وأبيه» (١٨٢)

«واخشوا يوماً لايجزى والد عن ولده ولامولود هو جاز عن والده شيئاً إن وعد الله حق، (١٨٢) .

«يوم لاينفع مال ولابنون إلا من أتى الله بقلب سليم، (.....)

وعلى هذا النهج كان سلوك الشاعر الخارجى كما قصد إلى تصويره فى شعره ضارباً بذلك المثل الأعلى فى تمثله لدينه ، وحرصه على مبادئه وقيمه ، ومتخذاً من رسم هذه المشاهد وسيلة لإرشاد شباب فرقته ، حيث يعرض لهم نماذج من فكره وعقيدته وسلوكه ، كاشفاً من خلال ذلك كله عن طبيعة الحس الغيبى الذى حفزهم إلى التزاحم على الموت للإسراع إلى رؤيته والتمتع بما أعد لهم فى دار الشهادة والبقاء.

وعلى هذا النحو تبدو المؤثرات الإسلامية وقد اتسعت مجالاتها وتعددت فلم تعد قصراً على شعراء الخلافة ، بل أصبحت ينابيع شعراء الأحزاب في الأخذ منها تصويراً وتقريراً ، ولم يضق الميدان أمام شعراء حزب الشيعة ممن تبنوا قضايا الحزب ودافعوا عنه ، فكانوا في حاجة إلى المعجم الإسلامي كسباً لمشاعر المسلمين ، وطموحاً إلى تعاطفهم مع أبناء الحزب وأداة ناجحة في صراعهم العنيف مع الخلافة من ناحية وضد نظريات بقية الأحزاب من ناحية أخرى .

ولعل مدائح الكميت بن زيد في الشيعة تلفت نظرنا من منطق ديوانه بوجه عام وهاشمياته بصورة خاصة ، فهو يصور في الهاشميين كل الفضائل والنهي والخير ويرفض أن يميل عنهم ، بل يتشبث بهم طلباً للخير الذي يستحيل أن يجده عند غيرهم :

ولكن إلى أهل الفـــنانل والنّى ولكن إلى أهل الفــنانل والنّى وخير بنى حـواء والخير يطلب (١٨٤)

<sup>(</sup>۱۷۹) سورة ق۲۱ . (۱۸۰) سورة الأنعام ۹۶ . (۱۸۱) سورة المدثر ۳۸ .

<sup>(</sup>۱۸۲) سبورة عبس ۳۶ . (۱۸۳) سبورة لقمان ۳۳ .

<sup>(</sup>١٨٤) هاشميات الكميت ١١٨ .

وإذا هو يستغل في تصويره من المشاهد القرآنية من مثل قوله تعالى في بر الابن بوالديه: «واخفض لهما جناح الذل من الرحمة» (١٨٥)

ليقول في تحديد طبيعة علاقته بالعلويين وبره بهم:

خــفــضت لهم جناح مــودة إلى كنف عطفــاه أهل ومَـرْحَب

وإذا بشعراء الشيعة يسيرون في اتجاه واحد يستحسن فيه الشاعر ذلك الإيقاع الصوتى الذي يبنى عليه قافية قصيدته ، حين يأخذ من سجع الآيات القرآنية في سورة «مريم» أساساً لهذا الإيقاع ، وهو بصدد التحاور حول آل البيت وموقفه منهم وصرعه الدائب من أجلهم:

الدائب من اجلهم:

ف إن يك حبّهم رشدا أصبه

وفيهم أسوة إن كان غَيّاهم أهل النصيحة من لدّنى
وأهل مصودتى مادمت حيّا أحبب الله حيتى
أجئ إذا بُعالى هُويّا أجئ إذا بُعالى هُويّا رأيت الله خصالي كل شي هداهم واجتبى منهم نبيّا هم آسَوا رسول الله حيتى

هم اســـوا رســول الله حــتى تربع أمـــره أمــرا قـــويا وأقــوامــا أجـابوا الله خــوفــا

له لايج عَلوُن له سَم يَ الارد الارد المرد المرد القرآنية فلاشك أنه التقط من ذاكرته مارسخ فيها من فواصل الآيات القرآنية مادمت حيا (١٨٠)

<sup>(</sup>١٨٥) سورة الإسراء ٢٤.

<sup>(</sup>۱۸۷) الكامل ٥٥٤ . (١٨٧) سورة مريم ٣١ .

الله كان صديقاً نبياً، (١٨٨)

«لم نجعل له من قبل سميًا» (١٨٩) ... إلخ

على مافى الصياغة من دقة هذا الإيقاع الذى لانكاد نشهده كثيراً فى القصيدة العربية فى مدح أو غير مدح ، ومن المعانى الإسلامية يتوقف الشاعر ليأخذ مسلك المرشد والباحث عن الأسوة الحسنة فى أهل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فهم أهل التقى والنصح والرشاد ، وهو إنما يحبهم فى الله لأنه سبحانه اختار منهم محمداً صلى الله عليه وسلم نبيا ، هو الذى أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ، (١٩٠) ولعله يردد بذلك ما أفاده قوله صلى الله عليه وسلم عن مكانه ونسبه أنا خيار من خيار ، وما كان من بنى هاشم من سند لرسول الله صلى الله عليه وسلم خاصة منهم من آسوه ونصروه حتى نشر دعوته ، فأجابوا داعى الله ولم يشركوا بربهم أحدا .

ولم يتوقف شاعر الشيعة عند حدود الثناء عليهم ومدحهم ، بل صرف بعضاً منه شعره إلى غير صراع مع السلطة الأموية ، كما يتبدى في مدح من أحسن معاملتهم من خلفاء بنى أمية إذ كان عمر بن عبدالعزيز موضع إعجاب لبعض شعراء الشيعة من منطق حسن تعامله معهم ، ودفعه الضر عنهم ، بالإضافة إلى ماعرف من طبيعة سلوكه الدينى وتقواه وزهده ، مما صوره كثير عزة حين مدحه من منطلق ديني أيضاً في قوله :

وليت فلم تشت معليا ولم تُخف بريًا فسامسي راضيا كل مسلم وقد لبست لبس الهكوك ثيبابها وقد لبست ببس الهكوك ثيبابها وقد لبست ببك ومعمم تراءى لك الدنيا بكف ومعمم وتومض احيانا بعين مسريضة وتبسم عن مسئل الجسمان المنظم فاعرضت عنها مشمئزا كأنما سقتك مدوفا من سمام وعلقم

<sup>(</sup>۱۸۸) سنورة مريم ٤١ . (۱۸۹) سنورة مريم ٧ . (١٩٠) سنورة التوبة ٣٣ .

تركت الذى يَفْنَى وإن كان مونقا

# وأثرت مسايبقى برأى مسصسمم وأشمرت للذى

### أمــامك في يوم من الهــول مظلم

فإذا هو يمدح الخليفة من منطلق السلوك الدينى الذى ينشر فيه العدل بين الرعية ، ويحقق لها الأمن ، ويضرب لها القدوة المثلى بسلوكه . وإذا بالشاعر الشيعى يتصارع مع نفسه بين حزبه والحزب الحاكم وإن كان لعمر – كما قلنا – تميز خاص بين خلفاء بنى أمية ، مما انعكس في رضا شعراء الشيعة عنه كخليفة مسلم ترك الدنيا وآثر الزهد فيها واكتشف حقائقها على النهج القرآني أيضاً :

«إنما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة» (١٩١)

موإن الآخرة هي دار القرار، (١٩٢)

وهكذا شاعت المعانى الدينية وتعددت صور معالجة الشعراء لها فأخذوا منه قدر طاقتهم مما جعل للمعجم الإسلامى سيادة ظاهرة فى شعر العصر على مختلف اتجاهات الشعراء من ناحية ، ثم على مستوى موضوعات الشعر المختلفة من ناحية أخرى .

ففى أشد الموضوعات بعداً عن تقبل هذا التأثير نجد المعجم الإسلامى قادراً على إثبات معالمه وبث صوره فيها ، ففى فن النقائض تتكشف هذه الحقيقة وإن كانت حدة المؤثرات تخف إلى مدى واضح مع انتشار صيغ الفحش والإقذاع ، مما يبدو بعيداً عن سلوك المسلم ، وكأنما انساق الشعراء وراء الهدف الذى رصدته لهم الخلافة الأموية من رغبتها في استقطاب الشباب وامتصاص طاقة الجماهير المتحلقة حول شعراء النقائض – أو لنقل شعراء الصراع القبلى – لعل فى ذلك ما يساعد على صرفهم عن المشاركات السياسية ، وكأنما كان هذا الهدف قادراً على صرف الشعراء اليه دون سواه ، فراحوا يخوضون فى كثير من صور الفحش من القول ، ويعبون من أسوأ معين عرفته الحضارة العربية لينتقوا منه كل المثالب والسلبيات جاعلين منها أساساً نفن النقيضة ومقياساً لانتصار الشاعر على خصمه أو خصومه .

على أن هذا لايعنى أن شعر الهجاء قد اختفت منه الروح الإسلامية بصورة تامة ، فما زالت في ذهن شاعر النقيضة ملامح إسلامية قد يتهم الخصم فيها بنقص

<sup>(</sup>۱۹۱) سبورة الأنعام ۲۲ . (۱۹۲) سبورة غافر ۳۹ .

\_\_\_\_ ٧٨ \_\_\_\_\_ أشكال الصراع في القصيدة العربية \_\_\_

فى تدينه على النحو الذى نظمه جرير هاجيا الفرزدق حيث ركز على اتهامه بالسلبية فى سلوكه الدينى قائلاً:

لَقَسدُ ولَدُت أَمُّ الفسرِزْدَق فساجسرا وجساءَتْ بوزْواز قسصسيسرِ القسوائم أتيتَ حُسدودَ الله مُسدُ أنتَ يَافِع وشبْتَ فسما ينهاكَ شيبُ اللهازم تتَسبُّعُ في المساخسور كلَّ مُسرِيبَة ولستَ بأهل المُحسمنات الكَوائم (١٩٢)

وقس على ذلك ماصوره من انصرافه عن القرآن الكريم وتجنبه السلوك الدينى القويم ، وسيره في تيار من المجون حيث آخذه عليه جرير وعيره به في قوله:

إِن المواجن من بنات مُسمجسماشع

مسأوى اللصسوص وملعب العُسهسار

إن البعسيث وعسبدال مسقساعس

لايق ـــرآن بسُــورة الأحــبَــار

وتبيت تشرب عند كل مقصص

خصصلِ الأنامل واكفِ المِعْسَصَار

لاتف خسرَن فسإن دين مسجساشع

دين الجـــوس تطوف حـــول دُوار (١٩٤)

ثم يشتد تندره به في بيته التهكمي الساخر:

فانك لو تعطى الفاردق درهما

على دين نصــرانيــه لتنصـرا

فليس خافياً ذلك الموقف الذى يطرحه جرير على الفرزدق من منطق مؤاخذته على صعف عقيدته والتندر من رقة تدينه ، ليصبح أقرب إلى أهل الذمة منه إلى المسلمين ، فإذا هو يتقصى أثر المربيات من النساء ولايجد حرجاً في التوجه إلى

<sup>(</sup>۱۹۳) النقائض ۳٤٠ . (۱۹۴) النقائض ۱۹۰ .

الخمارات ، بل يكاد يقترب من المجوس في سلوكه أو ربما أهل الوئن ممن كانوا يدورون حول صنم دوار في الجاهلية .

ولكن هذا السلوك الإسلامي في دائرة الهجاء وجد طريقاً آخر على ألسنة الشعراء من غير أصحاب النقائض ، فكان لدى الزهاد وسيلة مهذبة للرد على ماقد يوجه إليهم من صيغ هجائية يرددها أصحابها ، فيعرضون عليهم هذا السلوك الديني القويم الذي لايعرف فحشاً ولاإقذاعاً على النحو الذي اصطنعه أبو الأسود الدؤلي في رده على زياد بن أبيه وماكان من شتمه إياه ، فيقول في قوة الزاهد وسلوك المسلم الجرئ الذي يصارع الباطل انتصاراً للحق :

نُبِّ بنتُ أَن زياداً ظلَّ يشتر مننى والقرار أَن يُكْتَبُ عند الله والعَرار أَن يُكْتَبُ عند الله والعَرار أَن

وقسبل ذلك مساخسبت به الرُّسل

عُرِضي وأنت إذا ماشئت مفتعل

كل امسري صائر يومسا لشسيسمستسه

فى كل منزلة يَبْلَى بهــا الرجل (١٩٥)

فالشاعر يعكس رد فعل الهجاء على نفسه كما يتلقاه كشاعر مسلم يؤمن بالحقائق الغيبية ، فالعمل يكتب عند الله تعالى وكذلك القول ، وماكان من الرسالات السماوية التى صدع بها الرسل ، لينتهى من ذلك إلى عرض الموقف الحكمى الذى صور فيه ماهو من شأن كل رجل وشيمته حسب طبيعة المواقف الأخلاقية التى يعيشها .

وتمتد المؤثرات الإسلامية فتتجاوز هذه الآفاق حتى تكاد تغطى كل موضوعات الشعر التى شهدها العصر فمن المدح والفخر والهجاء على مابينها من مفارقات ، تجد سبيلها أيضاً إلى رثائيات الشعراء للخلفاء وغيرهم من كبار رجال الدولة ، مما وقف فيه الشاعر الأموى موقفاً رسمياً يبكى المرثى ، ويرسم صورة من تدينه وتقواه وعدله في حياته ، ويبدو أن هذا المعجم الإسلامي قد طرح على الشعراء رثائيات كثيرة يمكن رؤيتها من جانبين :

<sup>(</sup>١٩٥) المجمعة: مكان اجتماع القوم.

أولهما : من منطلق الرثاء التقليلي بما استوعبه من معان وقيم دينية تضاف إلى الموروث الجاهلي .

والثانى : ماحدث من رثاء النفس لدى بعض الشعراء الذين نأى بهم المقام عن أوطانهم وذويهم ، وعاشوا صراعات من طرز خاصة جديدة كشفتها حركة الشعر في ظل الفتوح الإسلامية .

فى المجال الأول كثرت القصائد وراح الشاعر يترقب موت الخليفة حتى يستعرض فضائله التى غلبت عليها النزعة الإسلامية ، ففى رثاء معاوية بن أبى سفيان يقول أبو الورد العنبرى :

ألا أنعى مسعساوية بن حسرب نعساه الحِلُّ للشهسر الحسرام (١٩٦١)

مصدراً أبياته بشعائر إسلامية يردد منها الحل والشهر الحرام ، وعند محارب ابن دثار السدوسي قاضي الكوفة يرد نموذج طيب في رثائه عمر بن عبدالعزيز مما يكشف عن انتشار المعجم على مستويات الشعراء المتخصصين في المدح وغيرهم ممن كانوا مغمورين فيه ، فإذا بالشاعر يقول في وفاة عمر :

سيسلامُ الله والصلواتُ منه

على عسمسر تَرُخْنَ وتَغستسدينا وأفسضل مسا أثاب ولى عسهسد أثابك يا أمسسيسسر المؤمنينا جُسزيت عن الأرامل واليستسامي

وعن مسسكيننا والغسارمسينا وعن مسسكيننا والغسارمسينا وعن فينانا

جسسزاء المقسسطين العسسادلينا وسيعْت بفسض على وقساد

على الكبراء والمستنضعفينا

<sup>(</sup>۱۹۶) ابن کثیر ۱٤٤/۸ .

على الحسط الروالسادين منا

وللغـــازين ثغـــر المسلمـــينا

تُقَــسط بينهم حُكْمــا وعَــدلا

بــه حَــكــمَ الــولاة الأوّلــونـا

أمسيسر المؤمنين جُسزيتَ خُسيسرا

فلن ننسساك آخسر مسابقسينا

لأنَّك بالرعـــيــة كنتَ رَأفــا

وعـــدلاً في البـــريَّة أجـــمــعــينا

وكم من سُنَّة درسَتُ وحُكم

رفعت له منارا مُسستستسينا

تزيد ذوى البــــصــائر في هُداهم

وبصُّرْتَ الجُهِ فَالغَ الغَافلينا

أتانا من (دمــــشق) له نَعيُّ

فلمسسًا أن أناخ بنا دُعــــينا

وأسمعنا المنادي من بعميد

ســـراعـــا راغـــبين وراهبــينا

نبكي الدين والدنيا جمميعا

لَخِهُمُ كُنَّ مِن رَجَبِ بِقَهِينا (١٩٧)

فإذا بالشاعر يستوحى جل المعانى من المعجم الإسلامى منذ دعائه لعمر مصلياً عليه ومسلماً ، ومحدداً مكانته كأمير للمؤمنين ، ومصوراً ماكان من سلوكه القويم مع الأرامل واليتامى والمساكين ، مطبقاً فى ذلك أحكام الكتاب الحكيم ، «ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتى هى أحسن حتى يبلغ أشده» (١٩٨) ، إنما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها ، (١٩٩) وكاشفاً عما بدا منه من عدل بين الرعية وكيف كان مقسطاً لايعرف الجور ، وإذا حكمت فاحكم بينهم بالقسط إن الله يحب المقسطين ، (٢٠٠)

<sup>(</sup>١٩٧) أخبار القضاة ٣٣/٣. (١٩٨) سبورة الأنعام ١٥٢. (١٩٩) سبورة التوبة ٦٠.

وعارضاً ماكان يتمتع به من ملامح الحلم والوقار مما جعله ينصف المستضعفين من رعاياه أخذاً بحقوقهم من الأقوياء أو الطغاة منفذاً بذلك التعاليم الإسلامية كولى أمر (فقد جعلنا لولية سلطاناً فلايسرف في القتل إنه كان منصوراً) (٢٠١). (واطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم) (٢٠٠)، ثم هو يسجل دوره في حماية تغور المسلمين وأعراضهم ، ومانشره من عدل بينهم ، كان فيه مقتدياً بسلوك أسلافه من الراشدين ، فرفع منار السنة الشريفة «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى أبداً، كتاب الله وسنتى» (صدق رسول الله ﷺ).

ثم يعرض دوره في إرشاد الناس وتوجيههم وتبصيرهم بقضايا الدين والحفاظ عليه ، مقتدياً في ذلك بسلوك الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم على النحو الذي أثنى عليه به القرآن الكريم «ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن» (٢٠٢) ، «ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك ؟ » (٢٠٤) «وإنك لعلى خلق عظيم» (٢٠٠٠) .

ولذلك ينهى اللوحة بتصوير حال الدين وحزنه على موت الخليفة المسلم قبل بكاء الدنيا عليه ، متوجاً بذلك ماعرضه من مقومات دينية رصد فيها مارصده من المعجم الإسلامي تقريراً وتصويراً .

وتأتى الصورة الرئائية في المستوى الثانى رهناً باغتراب الشعراء وصراعات النفس هناك ، حتى بدأت كاشفة عما كان يكنه الشاعر المسلم بين جوانحه من وهج الحنين إلى أهله وقومه ووطنه ، وهو بصدد استقبال المنية بعيداً عنهم ، فلا يسعه في هذا الموقف إلا أن يتوقف أمام نفسه راثياً مترنماً بما استجمعه في ذاكرته من الملامح الدينية ، أساسها المعجم الإسلامي الذي استنفى منه مالك بن الريب ماعرضه في قصيدته الطويلة التي بلغت ثمانية وخمسين بيتاً انتشرت في بعضها ملامح الحس الإسلامي في صور مباشرة منذ توقفه عند صراع دوافعه للخروج والانضمام إلى جيش الفاتحين من المسلمين بقيادة سعيد بن عثمان بن عفان فإذا بالشاعر يبيع الضلالة بالهدي بعد صراعه الطويل بينهما :

ألَمْ تَرَنى بِعْتُ الضللةَ بالهُلكةَ بالهُلكة وأصبحتُ في جيش ابن عفّان غازيا

<sup>(</sup>٢٠٠) سورة المائدة ٤٢ . (٢٠٠) سورة الإسراء ٣٣ . (٢٠٠) سورة النساء ٩٥ .

<sup>(</sup>٢٠٣) سبورة النحل ١٧٥ . (٢٠٤) سبورة أل عمران ١٥٩ . (٢٠٥) سبورة القلم ٤ .

وهو حين يتقدم للمشاركة في هذا الغزو الإسلامي ينتظر النصر أو الشهادة حتى أصبح من الذين تنطبق عليهم دلالة الآية الكريمة (فليقاتل في سبيل الله الذين يشرون الحياة الدنيا بالآخرة) (٢٠٦) وهو يسند أمله في العودة إلي الله سبحانه وتعالى من منطق إيمانه بقدر الله وحتمية قضائه: (ولاتقولن لشئ إني فاعل ذلك غدا إلا أن يشاء الله) (٢٠٧) كما يستقبل الموت على النحو الذي صوره استقبالاً إيمانياً لايعرف فيه جزعاً ولافزعاً ، بل يطلب من صاحبيه أن يقوما ليجهزا له الأكفان عند وفاته لعله يهدأ من أزمة هذا الصراع في انتظار الموت في أرض غريبة:

وقومًا إذا ما استل روحى فهيئا لي السّدر والأكفان عند فنائيا وخطًا بأطراف الأسنة مَصفْسجسعى وردًا على عسينًى فسضل ردائيسا (٢)

وإلى جانب هذه الموضوعات الموروثة شاعت المعانى الإسلامية فى موضوعات أخرى جديدة ، قد لانستطيع إدراجها ضمن مدائح العصر أو مراثيه بل تبدو صورة أخرى من صراع الجديد مع القديم سواء فيما أضافه إليه فى النماذج السابقة أو فيما غلبه عليه حين اتخذت الصيغة شكل توجيهات أو وعظ أو نصح جرؤ على استخدامها الشاعر الأموى ، خاصة من كان على قدر من الورع والتقوى والزهد، أو عرف بمسلكه الدينى على نحو ماكان من أبى الأسود الدؤلى الذى تقدم إلى عمر بن عبدالعزيز برصيد من حكمه ونصائحه (٢٠٨) التى لايخفى ما أفاده فيها من المعجم الإسلامى منذ الافتتاح فى قوله:

الحممدُلله الذي أنزل من عنده السُّورُ

مستعيناً فى ذلك بعمق حسه الدينى على نحو قوله تعالى «الحمد لله الذى أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً» (٢٠٩) إلى غير ذلك من آيات الحمد وهى كثيرة، حتى إذا ما اطمئن الشاعر إلى الاستهلال الدينى راح يدعو الخليفة إلى الصبر والتجمل لاستقبال أحداث القدر:

<sup>(</sup>۲۰۸) سورة النساء ۱۷۶ . (۲۰۷) سورة الكهف ۲۳ . (۲۰۸) سيرة عمر بن عبدالعزيز ۱٤۲ (۲۰۸) سيرة الكهف ۱ (۲۰۸) سورة الكهف ۱

#### واصبر على القَدر المقدور وارْض به

### وإن أتاك بما لاتشــتـهى القَــدرُ

متأثراً فى ذلك بدلالة الآيات وكان أمر الله قدراً مقدوراً، (٢١٠) والذين إذا أصابِتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنًا إليه راجعون، (٢١١) ووإذ تأذن ربكم لئن شكرتُم لأزيدنّكم، (٢١٢) .

كما يدعوه إلى التزوُّد بالبر والتقوى متأثراً بدلالة قوله تعالى ، وتزوُّدوا فإن خير الزاد التقوى» (٢١٣) كما ينصحه بطرح مزيد من صور العدل بين رعاياه من خلال صيغة حكمية يرتد فيها أيضاً إلى حسه الإسلامي قائلاً:

#### من يطلبُ الجَـوْر لايظَفْر بحـاجـتـه

# وطالبُ العَسدُل قسد يُهسدَى له الظَّفَسرُ

وهو يضعنا خلال ذلك كله على أعتاب صراع طريف بين مسلك المادح والواعظ وستان بينهما على المستوى النفسى والإنسانى فى معايير الأداء والصدق الفنى والأخلاقى جميعاً كما يستعين بالموقف القرآنى فى ضرب الأمثال ،قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعملون، ، ،قل هل يستوى الأعمى والبصير أم هل تستوى الظلمات والنور، ، فيقول الشاعر الزاهد للخليفة الزاهد وبين الزاهدين يكاد يذوب هذا الصراع ليتحول إلى ضرب رائع من التقارب والاتساق .

وليس ذُو العلم بالتُّقُويَ كَعِها هلها

# ولا السمسيسرُ كأعسمي مسالَهُ بَعسَرُ

وكذلك مايديره من حوار حول الغى والرشد ، وكيف يأتيان الإنسان من قبل خالقه تعالى :

والرشد نافلة تهدى لصاحبها

والفيُّ يُكْرَهُ منه الوردُ والصَـــدرُ

مستلهماً قوله سبحانه وتعالى الا إكراه في الدّين قد تبيّن الرُشْدُ من الغيّ (٢١٤). ولا يكاد الشاعر يتوقف دون أن يتعرض لمشاهد الموت من منظور يتجاوز

<sup>(</sup>٢١٠) سورة الأحزاب ٣٨ . (٢١١) سورة البقرة ١٥١ . (٢١٢) سورة إبراهيم ٧ .

<sup>(</sup>٢١٣) سورة البقرة ١٩٧ . (٢١٤) سورة البقرة ٢٥١ .

مستوى الحس الدنيوى إلى مستوى الغيب في دار القرار حيث يقول:

والموتُ جِسْرٌ لِمَنْ يَمْسشي على قَدَمِ إلى الأمسور التي تُخسشَى وتَنْتَظَرُ كُلُ يمرُّ عليه ثم يجسمهم

دار إليسها يصير البَدُو والحَضَرُ

ثم يشتد تركيزه على حتمية الموت مستوعباً الحس القرآنى التى سجّلته الآية «أينما تكونوا يدركم الموت ولو كنتم في بروج مشيدة» (٢١٥) ليقول:

من كمان في مُسعْقِل للجسرُو أسلمَهُ

أُو كسان في خُسمُسر لم يُنجسه خُسمُسرُ

ثم يستعين بقصة آدم عليه السلام في بداية الخليفة ليستقى منها العبرة المطلقة حول حتمية موت البشر جميعاً طبقاً لهذا القياس العقلي الذي يطرحه قوله:

أبعدد آدم ترجسون البقاء وهل

تبقى فروع الأصل حين يَنْصَهِرُ

ثم يعرض أمام الخليفة حقائق الدنيا وصور إغرائها للبشر حتى ليضللهم أمرها ويأخذهم فيها سبيل الغرور:

لها حلاوة عيش غيدر دائمة

وفي العسواقب منهسا المر والصسبسر

إِذَا قسضت زُمُسرٌ آجسالَهسا نزلت

على منازلها من بعسدها زُمسرُ

وكأن الشاعر لم يأت بجديد إلا تكرار ما أدركه - على الصعيد الدينى - من حجم الدنيا وحقارة شأنها (وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور) (٢١٦) «فما متاع الحياة الدنيا في الآخرة إلا قليل» (٢١٧) ، «كل من عليها فان» .

ثم تطول قصيدة أبى الأسود ، ويسمح طولها للشاعر بعرض المزيد من النصائح والتوجيهات التي يطرحها بشكل مباشر ينطلق فيه من منطق الآمر الناهي الذي يحذر

<sup>(</sup>ه ۲۱) سبورة النساء ۷۸ . (۲۱٦) سبورة آل عمران ۱۸۵ . (۲۱۷) سبورة التوبة ۳۸ .

من البطر والكفر بأنعم الله تعالى:

#### لاتبطروا واهجُسروا الدُّنيسا فسإَن لَهسا

# غببا وتحسما وكفر النعمة البطر

متأثراً بالسلوك الدينى القويم الذي يستحث فيه الإسلام المسلم على شكر ربه (لئن شكرتهم لأزيدنكم) (ومن شكر فإنما يشكر لنفسه) (٢١٨) ثم يشده الحنين إلى سلوك السلف ممن عرفوا بالصلاح والورع وحسنت فيهم القدوة وضرب بهم المثل ، فراح يدعو إلى الاهتداء بهديهم:

ثم اقستسدُوا بالألى كسانوا لكم غُسررا وليس من أمسة إلا لَهَ ساغُسررُ مستَى تكونُوا على منهساج أولكم ؟

وتصبروا عن هوى الدنيا كما صَبَروا ؟

وإن كان لم يعلق كل أحاديثه على الدنيا إلا ليجعلها مجرد مقدمة لحديثه يقصد منها الولوج إلى الدين ، وكأنه يناجى بذلك ضمير العصر كله عامة ، وضمير ممدوحه بصفة خاصة ، فهو يقصد إلى استنهاض المسلم من غفوته إزاء دينه خاصة حين تشغله الدنيا ويعميه زخرفها متخذاً مادته من صراع الماضى والحاضر ، وبقاء سيرة السلف بمثابة قدوة قل من يحتذيها في زحام فساد معطيات الحضارة ، كما يستمدها من صراع الفردى والجماعى ، ثم صراع العاجل والآجل من خلال الركون البشرى لأى منهما :

مسالی أری الناس والدنیسا مسولیسة و کل حسبل علیسها سروف ینبستسر کل مسرون بما فی دینهم نقسصسوا

جهلا وإن نقصت دنياهم شعَرُوا

ثم يصور ضلالة من غرّته الدنيا وبهره زخرفها وزينتها ، أو استكان لها وركن لزيفها ، فيطرح الشاعر الموقف من خلال صيغة استنكارية يؤاخذ فيها نفسه على ماقد يصيبها من كبرياء وغرور:

<sup>(</sup>۲۱۸) سورة لقمان ۱۲ .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)\_\_\_\_\_

#### حستى مستى أنا في الدنيسا أخسو كلف

### في الحسد منى إلى لَذَّاتها طَسعَسرُ

فهو يتمنى لو كان سلوكه إسلامياً قويماً يساير به قوله تعالى «ولاتصعر خدلك للناس ولاتمش فى الأرض مرحاً إن الله لايحب كل مختال فخور (٢١٩) ثم يصل بالموقف إلى لوحة المشهد الأخرى ، ومايثيره فى نفسه من لواعج الحسرة والألم حين يأسف على سلوكه الدنيوى ويتمنى لو قابل ربه بقلب سليم «يوم لاينفع مال ولابنون إلا من أتى الله بقلب سليم» (٢٢٠). فيقول:

لو كان يُسْهِر عينى ذكر أخرتى كمما يؤرقنى للعماجل السهر كمما يؤرقنى للعماجل السهر إذا لداويْت قلبما قسد أضربه طول السقام وهيْض العَظْم يَنْجَبرُ

وعلى هذه الصورة راح الشاعر المسلم يسلك سلوكاً شجاعاً فى توجيه خليفة المسلمين ، فلم يقف بين يديه متملقاً ولامنافقاً من خلال شعره فى سوق المديح . بل نأى بنفسه عن خسة المسلك الدنيوى وهزال التكسب ، فتقدم إلى الخليفة عارضاً صورة أمنية من فلسفة الزهد التى أخذ بها نفسه سلوكاً وعملاً على النحو الذى كشفته الأبيات ومايوازيها على مستوى التأثر والاقتباس من الأيات القرآنية .

ولعل موضوع الغزل يبدو من أشد الموضوعات الموروثة بعداً عن استيعاب التيار الإسلامي بحكم حوار الشعراء فيه حول مغامراتهم الغزلية ، أو تصوير معالم الجمال ومقاييسه من المنظور الحس ، إلا إننا نجد من هؤلاء فريقاً أخذ نفسه ببعض القيم الإسلامية ، حين عرض من الموضوع صوراً جيدة تكشف عن استيعابه ملامح بارزة من الحس الديني ، فكان تطويع الصور والمواقف التي عرضها الشعراء من مادة برز المعجم الإسلامي فيها واضحاً ، فكان لذلك المعجم صداه في شعر جميل في أكثر من موقف على النحو الذي بدا فيه حذراً حين دقق في عرض الصورة قائلاً مصوراً صراعه الداخلي إزاء غزله ومحبوبته :

 ولابُدً من شكوى حــــبـــيب يُروَّعُ

ألاً تتسقين الله فسيسمن قستلتسه

فأمسى إليكم خاشعا يتنضرع

فيارب حببني إليها وأعطني الــــ

ــــمــوُّدة منهــا أنتَ تُعْطى وتُمْنَعُ

وعند غير جميل من أبناء المدرسة العذرية التى حمل لواءها شباب نجد وبوادى الحجاز ممن ظلُوا يعيشونِ بمناًى عن زحام الحضارة والترف المادى الذى غير وجه الحياة فى المدينتين الكُبريين: مكة والمدنية، فكأن هذا الحس الإسلامى وجد سبيله على ألسنة أبناء البيئة العذرية بصورة أكثر كثافة وعمقاً منه فى أى بيئة أخرى، وهو مانلتمس منه نظيراً عند مجنون ليلى فى حديثه عن قذف المحصنات وماردده من المعانى الدينية فى قوله:

ألا أيُّهـا القـومُ الذين وشـوا بنا

على غسيسر مساتقسوى الإله ولا بِرُّ

ألاً ينهاكم عنا تُقاكم فتنته وا

أم أنتم أناس قد جُبِلْتُم على الكُفْر ؟

تعـــالُوا نقَفْ صَــفينْ منّا ومنكُم

وندعسو إله النَّاس في وضَحَ الفَسجُسرِ

على مَنْ يقسولُ الزور أو يطلب الخنا

ومن يقلف الخلود الحلصان ولايدرى

حلفت بمن صلت قسريش وجسمسرت

له «بمنى» يوم الإِفَــاضـــة والنَّحْــرِ

ومسساحلقُسوا من رأسِ كل ملبئ

صبيحة عَشْر قد منضين من الشهر

لقد أصبَحت منّى حصانا بريسة

مُطَهِّ رَهُ ليلي من الفُ حش والنُّكر

من الخَسفرات البسيض لم تَدُر مسا الخَنَا

ولم تُلْفَ يوما بعد هَجْعَتِها تَسْرِي

ولاسمعموا من سائر الناس معلكها

ولابرزت في يوم أضَـــحي ولافطر

ويبدو أن المجنون قد نظم الأبيات حول زجر من اتهموه بسوء القول فى ليلى فراح يبرئ نفسه ويبرئها من خلال طرح صور من السلوك الإسلامى الذى لايعرف عبثاً ولامجوناً ، بل يبدو فيه داعياً إلى تقوى الله تعالى ، رافضاً كل صور الكفر وأهله، عاتباً على من تسول له نفسه قول الزور أو طلب الدنئ من الصفات ، أو من يبيح لنفسه قذف المحصنات ، مردداً بذلك من حسه الإسلامى ما التقطه من معانى الآيات «والذين لايشهدون الزور وإذا مروا باللغو مروا كراماً» (٢٢١) .

وقوله تعالى: «والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم» (۲۲۲). ليأتى بعد ذلك إلى صيغ قسيمة يستعرض فيها من الشعائر الدينية مايؤديه المسلم من مناسك فى فريضة الحج من رمى الجمار فى منى يوم الإفاضة والنحر ، وما يحلق الحجيج من رؤوسهم صبيحة عيد الأضحى بعد رمى الجمار مستمداً كل صوره من المعين القرآنى الثر حول هذه التفاصيل «ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوفوا بالبيت العتيق» (۲۲۳) ، «محلقين رؤوسكم ومقصرين لاتخافون» (۲۲۶) ، «فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا الله عن المشعر الحرام».

ويتخذ الشاعر من حسه الدينى مدخلاً طريفاً ينفذ منه إلى تبرئة ليلى من أدنى صور القبح أو الفحش ، ليختتم أبياته بما عرضه من أعياد المسلمين رابطاً بينها وبين الفرائض من حج وصوم وقد عاش تجربة صراع العذرى مع نفسه تجاه من يهوى حتى بدا محكوماً ببقايا التقاليد الجاهلية البدوية الموجبة حول حصانة فتاة القبيلة إلى جانب ما أضافه إليه حسه الدينى من صور التهذيب الخلقى التى تنمى هذا الاتجاه الذى سنراه مصطرعاً – بدوره – مع تيار الغزل الحضارى فى المدن الحجازية .

<sup>(</sup>٢٢١) سورة الفرقان ٧٢ . (٢٢٢) سورة الحج ٢٩ . (٢٢٣) سورة النور ٤ .

<sup>(</sup>٢٢٤) سورة البقرة ١٩٨.

ويبدو أن شعراء العصر لم يكتفوا بالموضوعات التقليدية أو بالتحوير فيها وإشباعها بحسهم الدينى والمادة القرآنية التى راحوا ينهلون منها ويعلون ، بل راحوا يفسحون للمادة مجالات جديدة ويفتتحون موضوعات بدت أكثر قدرة على التطويع للمعجم الإسلامى واستيعاب معانيه وصوره ، على نحو مابدا في مسلك الزهاد وحكماء العصر ممن شغلوا أنفسهم بالبحث الدائب عن حقائق الأشياء وكشف طبائع الحياة ، فصاغوا بذلك لأنفسهم ولمجتمعهم فلسفة حياة عكست كثيراً من التمورات الدينية التى كشفت عن معالم من المعجم الإسلامى ، وتنتشر هذه الظاهرة بين بعض شعراء العصر ممن سلكوا سبيل تصويرها بعيداً عن الارتباط بالبلاط الأموى مدحاً أو هجاء ، من مثل مايصادفنا عن النابغة الشيباني في قوله كاشفاً طبيعة النفس البشرية وكيف يقومها الدين ويهذب سلوكها :

# وتجسسبنى اللذات ثم يعسسوجنى ويستسرنى عنها من الله ساتر (٢٢٥)

إذ يسجل صراع النفس الأمارة بالسوء لولا ماتلقاه من ستر الله وحمايته لها سبحانه من المهالك مما يفيض في عرضه ترصيعاً في البيت التالي الذي يخرِجه في

صورة حكمية عامة يكتمل بها المعنى الخاص الذي طرحه في الشطر الأول من البيت:

ويزجُسرنى الإسلامُ والشَّيْبُ والتَّقَى ويزجُسرنى الإسلام للمسرء زَاجسرُ

ثم يسجل من ملامح عقيدته مايصوغه حول منطق التوحيد والذات الإلهية والأزلية والأبدية مع عرض لبعض أسماء الله الحسنى في قوله:

وقلتُ وقَــدُ مــرت حــتــوف بأهلهــا

ألا ليس شئ غــــابِرُ

مردداً بذلك معنى الآية الكريمة ،كل شئ هالك إلا وجهه، (٢٢٦) ،ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام، .

هو البـــاطنُ الربُّ اللطيفُ مكانه

واوَّلُ شي ربُّنا ثـم آخِــــرُ

(٢٢٦) سورة القصيص ٨٨.

<sup>(</sup>ه ۲۲) ديوان النابغة الشيباني ١٦ .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)\_\_\_\_\_

مردداً من قوله تعالى «هو الأول والآخر والظاهر والباطن» (٢٢٧) «إن الله كان لطيفاً خبيراً، (٢٢٨) وحين يقول:

# كسريم حليم لايعسقب حُكْمَسه

# كسشيسر أيادى الخسيسر للذنب غسافسر

تراه يردد من قوله تعالى أيضاً ، غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذى الطول» (۲۲۹) ، والله يحكم لامعقب لحكمه وهو سريع الحساب» (۲۲۰) .

ثم ينتقل إلى تصوير مشاهد من البعث والحساب والنشور مذكراً البشر بما ينتظرهم من المصير الذي كمن في عالم الغيب ، فلم يقف من الموت عند مشهد الحس الذي استوقف كثيراً من الشعراء ، بل تجاوزه إلى منطقة إيمانية تنطق بحسه الإسلامي في قوله :

ألا أيها الإنسان هل أنتَ عاملٌ ؟

فسإنك بعسد الموت الأبد ناسسر ألم تر أن الحسيسر والشسر فستنة

ذخسائرُ مسجسزىٌ بهن ۗ ذَخسائِرَ

مردداً من معانى الآيات ، وإليه النشور، (٢٢١)

، وألو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم ماءً غدقًا لنفتنهم فيه، (٢٣٢) ومن بعدها يقسم البشر حسب طبيعة أعمالهم ومارصد لهم عليها من جزاء:

# ومن يعسملِ الخسسراتِ أو يُخطِ خساليساً يُعسملِ الخسسرائرُ بهسسا أيامَ تُبلَى السسرائرُ للرُ

فمن المشهد القرآنى «يوم تُبلى السرائر» (٢٢٢) ، يزداد الموقف وضوحاً «ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلايخاف ظُلماً « (٢٣٤) «فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره » (٢٣٥) .

كما يردد من معانى الآيات القرآنية مايرسم به سلوك الاطمئنان في الحياة

<sup>(</sup>۲۲۷) سورة الحديد ٣ . (۲۲۸) سورة الأحزاب ٣٤ . (٢٢٩) سورة غافر ٣ .

<sup>(</sup> ٢٣٠ ) سورة الرعد ٤١ . ( ٢٣١ ) سورة الملك ١٥ . ( ٢٣٢ ) سورة طه ١٣١ .

<sup>(</sup>٢٣٣) سبورة الطارق ٩ . (٢٣٤) سبورة طه ١١٤ .

اليومية للإنسان موزَّعاً بين يُسر وعسر في شكل حكمي عام:

# فان عُسسرة يوما اضرت بأهلها

### أتت بعسدها مما وعسدنا المَيَساسرُ

فلم يقصد بهذا الوعد إلا ما استقر في ذهنه من قوله تعالى على سبيل التوكيد «فإن مع العسر يسرا ، إن مع العسر يسرا ، ثم يختتم الشاعر قصيدته بمعان دينية أيضاً في مثل قوله :

#### ومن يُنصف الأقسوام مافسات قساضيسا

### وكل امـــرئ لاينصف اللهُ جــائرُ

مردداً بذلك سند الهدى إلى الله سبحانه امن يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً، .

ليجعل بعد ذلك بيت الختام حول فضل التمسك بدينه ، وكيف ينبغى أن يعذره الناس في دفاعه عن الحق وانتصاره للمبدأ :

#### يُعـــنة رُ ذو الدّين الطلوب بدينه

# ومسا لامسرى لاينصف اللهُ عَساذرُ

وإذا بالنابغة يسلك نفس السلوك الدينى حين يقف من ابنه موقف الواعظ الناصح ، فيوجهه من منطق الأبوة ، ويبدو حريصاً على عرض الصورة المثالية للسلوك على النحو الذي يتمناه لابنه ليقول في قصيدة له يستهلها ببيان موقفه كواحد من الأنام ، وكيف يجد سنده في المدد الإلهي وطاعة الله سبحانه ، ليكشف بذلك عن حقيقة موقفه الديني أمام ابنه وأمام نفسه (٢٣٧) .

# كل مـــــا اخـــــتــــصّنى به اللهُ ربَّى

### ليس من قسوتي ولا باحستسيسالي

مردداً بذلك وقع الآية الكريمة ،ومابكم من نعمة فمن الله، (٢٣٨) وإذا بالشاعر يستبدل بأحاديث الشعراء حول تصوير الطلل حديثاً آخر حول صرف المنايا وما يجلبه له من السقم والحزن والألم ، إيماناً منه بضعف القيم الفانية التي تزين بها الحياة

<sup>(</sup>ه ۲۳) سورة الزلزلة ۸ ، ۹ . (۲۳۱) سورة الشرح ه . (۲۳۷) ديوانه ۲۲ .

<sup>(</sup>۲۲۸) سورة النحل ٥٣ .

الدنيا للناس عيشهم:

وإذا مساذكسرت صسرف المنايا كسادكسرين في الأطلال كساد كساد الحسرين في الأطلال كل عسسيش ولذة ونعسسيم ولذة ونعسساة تؤدى كسفى الظلال

مردداً بذلك من صدى الآيات القرآنية ، وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور ، ، وما الحياة الدنيا إلا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الأموال والأولاد ، (٢٢٩) والدنيا فانية محكوم عليها بالزوال كما ورد في التشبيه القرآني لها ، كزرع أخضر ثم يهيج فتراه مصفراً ثم يكون حطاماً ، (٢٤٠) ليعرض الشاعر بذلك طبيعة مايعيش فيه من هداية ورشد ناسباً ذلك إلى الله سبحانه وتعالى ، ثم مسجلاً بعدها فلسفته حول الأرزاق ، وتعوزيعها من نفس المنطق الديني الذي يبدو فيه قانعاً لايعرف إلى الياس أو القنوط سبيلاً :

كسفى الحلم والمشيب وعقلى ونهى الله عن سبيل الضّلل ونهى الله عن سبيل الضّلل وأى الفسقسر والغنى بيسد الله صن الفسوس فى الآجال

مردداً بذلك معانى الآيات الكريمة (والله يدعو إلى دار السلام (٢٤١) (إن الله لايهدى القوم الظالمين) (٢٤٢) (ومابكم من نعمة فمن الله) ، (والله الغنى وأنتم الفقراء)(٢٤٢). (فأما الإنسان إذا ما ابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول ربى أكرمن) (٤٤٢) بل يزداد حرصه على إسناد الأرزاق إلى العلم الغيبي للمولى عز وجل ، وكذلك الحال حول الثواب والعقاب والخلود وجزاء أصحاب الصالح من الأعمال:

إن تمت أنفس الأنام في إن السلم الأنام في الله يبقى وصالح الأعسمال كل سياع ليدرك شيديا المساع ليدرك شيوف يأتى بسعيم ذو الجلال

<sup>(</sup>٢٣٩) سورة الحديد ٢٠ . (٢٤٠) سورة يونس ٢٥ . (٢٤١) سورة القصص ٥٠ .

<sup>(</sup>۲٤۲) سورة محمد ۳۸ . (۲٤۳) سورة الفجر ۱۵ .

متأثراً بدلالة قوله تعالى «ولاتقوان لشئ إنى فاعل ذلك غدا إلا أن يشاء الله» وكذا قوله تعالى «وماتدرى نفس ماذا تكسب غدا وماتدرى نفس بأى أرض موت «(٢٤٤).

ثم يطرح قضية المصير بعد ذلك موزعاً حسب جنس الأعمال من واقع صراع الخير والشر، أو صراع البشر من خلالهما:

فهم بين فائز نالَ خيراً وشقى أصابه بنكال

مستفيداً بذلك من المنطق القرآني وفمنهم شقى وسعيد، (٢٤٥)

«فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز» (٢٤٦)

ولذا ينهى الشاعر ابنه عن الاقتراب من فاحش الأعمال ويدعوه إلى مراقبة ربه تعالى في سره وعلنه فهو سبحانه العلم خائنة الأعين وماتخفي الصدور، (٢٤٧) فيقول:

إنَّ من يركبُ الفسسواحشَ سسسرا حين يخلو بسسوءة غسيسرُ خسال كسسيف يخلُو وعنده كسساتبساه

شــــاهداه وربُّه في الحــــال

مردداً من معانى الآيات ،عن اليمين وعن الشمال قعيد ...، (٢٤٨) ، ووالله بما تعملون خبير، وإنه يعلم الجهر من القول ويعلم ماتكتمون، (٢٤٩) ليختم الرجل نصائحه متوجاً إيّاها بمزيد من تدينه وتجارب حياته ، إذ بلغ من شيخوخته مبلغاً دفعه دفعاً إلى تصوير ماقد خيره من أمور الحياة وحقائق صراعاتها ، ولذا يجعل نصحه لابنه مغلفاً بالإطارين الواقعي والديني معاً :

استسمع يابني من وعظ شسيخ عسجم الدهر في السنين الخسوالي فساتق الله مسا استطعت وأحسسن إن تقسوى الإله خسيسر الجسلال

<sup>(</sup>۲٤٤) سبورة لقمان ۳۲ . (۲٤٥) سبورة هود ۱۰۵ . (۲٤٦) سبورة آل عمران ۱۸۵ .

<sup>(</sup>۲٤٧) سورة غافر ۱۹ . (۲٤٨) سورة ق۱۷ . (۲٤٩) سورة الأنبياء ۱۱۰ .

مردداً من المعانى القرآنية «ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث الايحتسب» (۲۰۰) .

«واتقوا الله الذي إليه ترجعون»

«ومن يتوكل على الله فهو حسبه ، إن الله بالغ أمره ، قد جعل الله لكل شئ قدراً» (۲۰۱)

وعلى غرار هذه النصائح وامتداداً لتلك الرءوى الدينية راح الشاعر الأموى يتبين حقيقة موقفه بين لهو الدنيا وحساب الآخرة ، وبين سعيه الدنيوى الدائب من وراء رزقه ، وإيمانه بالتسقدير الإلهى للأرزاق ، وكيف تدخل يقيناً في علم الله سبحانه، وتأتى الإنسان بقدر معلوم ، على نحو ما أطال في تصويره عروة بن أذينة في قوله :

لقد علمت - وما الأسراف من خُلقى

أن الذي هو رزقي سيوف ياتيني

استعى له فسيتعنيني تطلبه

ولو قـــعــدتُ أتاني لايُعنّيني

وأنَّ حظٌّ امرئ غيرى سيبلغُه

لابُدُّ لابُدُّ أن يخــــــــــارُه دُوني

خَـيْــمى كــريم ونَفْــسى لاتُحــدُّثْنى

أن الإلسه بسلا رزق يُسخسلسيسنسي

لا أركبُ الأمسر تُزْرى بى عسواقسبُسه

ولايعسساب به عسسرضي ولاديني

كم من فسقسيسر غنَّى النفس تعسرِفُسه

ومن غنى فقير النّفس مسكين (٢٥٢)

حيث يبدو شديد الاطمئنان من منطق التوكل على الله في كل أموره وإسناد

إيمانه بالأرزاق إليه سبحانه ، فإذا هو لايعنى نفسه التفكير في رزقه ولا في رزق غيره ، بل يخلصها من الأحقاد إذا ما رأى عند غيره أكثر مما عنده ، ويكفيه من عيشه أن يبدو مطمئنا ، مؤمنا بأن مع العسر يسرا مستفيدا من الرصيد القرآني المؤكد «فإن مع العسر يسرا ، إن مع العسر يسرا ، والشاعر يعرض يقينه بصورة مؤكدة لايعتريها شك ، ولاتكاد تتقبل جدلاً ولا مناقشة :

# خَــيْــمى كــريم ونفــسى لاتحـــدُثُنى

#### أن الإله بالارزق يُسخَاليني

مردداً من الحس القرآني مادار على لسان إبراهيم عليه السلام اوالذي هو يطعمني ويسقين (٢٥٢)

ومن ثم لايبخل الشاعر بما له ولايغفل مافرض عليه ، بل يتتبع خطى الإرشاد الإسلامي في إنفاقه :

«ثم لايتبعون ما أنفقوا منًا ولا أذى لهم أجرهم» (٢٥٤)

«وإذا قيل لهم أنفقوا مما رزقكم الله قال الذين كفروا للذين آمنوا أنطعم من لو يشاء الله أطعمه إن أنتم إلا في ضلال مبين، (٢٥٥) ولذا يهرع الشاعر إلى إنفاق أمواله سعياً وراء نيل المكارم، وهو على يقين من أنه منتصر فيما هو بصدده، وكذلك في خروجه لإغاثة من يطلب عونه حرصاً منه على الدفاع عن شرفه ودينه معاً:

# لا أركبُ الأمسرَ تُزْرِى بى عسواقسبُسه ولاينى ولادينى

ليعرض سلوكه أيضاً في إطار حكمى عام تهدأ إليه نفسه ويبدو غير متردد في تصويره من قبيل التوكيد الذي لاشك فيه خاصة في تقسيم البشر بين غنى وفقير من منطق الكرم والبخل على مابينهما من صراع من منطق الفقر والغنى الحقيقيين:

#### كم من فقيسر غنى النفس تعسرف

#### ومن غنى فقير النفس مسكين

إذ يحاول أن يفلسف الغنى على نهج الصورة التي عرضها القرآن الكريم لذوى العفة من الفقراء ، يعرفونهم بسيماهم لايسألون الناس إلحافا، (٢٥٦) ، ومن يوق شح

<sup>(</sup>٢٥٣) سورة الشعراء ٧٩ . (٤٥٣) سورة البقرة ٢٦٢ . (٥٥٥) سورة يس ٤٧ .

<sup>(</sup>٢٥٦) سورة البقرة ٢٧٣ .

نفسه فأولئك هم المفلحون» (٢٥٠) وإذا بالشاعر يأخذ في سلوكه بمنهج من التهذيب الديني فيما ينتهي عنه من الفواحش أو الخوض في السئ من القول:

# إنى لأنطِقُ فيسما كسانً من أربَى

# وأكشر الصمت فيما ليس يعنيني

متخذاً هذا السلوك من دلالة الآية الكريمة «ولاتقف ماليس لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كلُّ أولئك كان عنه مسئولاً، (٢٥٨)

أو من دلالة قوله عليه السلام «من حسن إسلام المرء ترك ما لا يعنيه» .

وعن النفس أيضاً دار مانظمه عامر بن قيس ، وكان ممن عُرفوا بتنسكهم من عباد الله التابعين بالبصرة (٢٥٩). حيث رسم لنفسه سلوكاً دينياً قويماً شغله فيه مشهد البعث والنشور فاتخذ سبيله من خلال انتظار المصير الذي سيلقاه في زحام مشاهد القيامة التي التقط منها ماصوره قائلاً:

# قد طارت الصُّحْفُ في الأيدى مُنَشِّرةً

# فيها السرائر والجهار مطلع

مردداً رهبة الموقف بين يدى الله كما صوره القرآن الكريم «اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا» (٢٦٠) «وإذا الصحف نُشَرت» (٢٦١) «يقول هاؤم اقرءوا كتابيه (٢٦٢) .

ومن هنا يبدأ الوعظ والإرشاد ومؤاخذة نفسه على ماقد يقع منه من سهو في القول أو السلوك :

# فكيف سهوُك والأنبساءُ واقسعه .

عسمسا قليل ولاتَدْرى بما يَقَعُ ؟

لأنه يضع نصب عينيه مفارقات الجنة والنار وصراعات السعادة والشقاء لمن أحسن أو أساء في حياته:

إِمْاً الجِنانُ وعيشٌ لا انقصضاءَ له أمِا الجِنانُ وعيشٌ لا أمِ الجسحيمُ لا تُبْعقى ولاتَدَعُ

<sup>(</sup>٢٥٧) سورة التغابن ١٦ . (٢٥٨) سورة الإسراء ٣٦ . (٢٥٩) حلية الأولياء ٢/١٨ .

<sup>(</sup>٢٦٠) سبورة الإسبراء ١٤ . (٢٦١) سبورة التكوير ١٠ . (٢٦٢) سبورة الحاقة .

من دلالة قوله تعالى افمنهم شقى وسعيدا .

«لهم جنات النعيم خالدين فيها رضى الله عنهم ورضوا عنه» (٢٦٢)

اتم إنهم لصالوا الجميم ... (٢٦٤)

«لاتبقى ولاتذر» ، لواحة للبشر» (٢٦٠)

ليفيض بعد ذلك في تصوير مشهد الجحيم ومايبته في النفوس من الخوف والفزع:

# تهوى بساكنها طورا ترفعه

#### إذا رجوا مخرجاً من غمها قُمعوا

مستفيداً في ذلك من المشاهد القرآنية ،ولهم مقامع من حديد، (٢٦٦) كلما أرادوا أن يخرجوا منها من غم أعيدوا فيها، (٢٦٧)

كما يستفيد من أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم حول العلم الذي ينتفع به حتى يعد امتداداً طيباً لصاحبه ، فيقول عامر :

لينفع العلم قسبل الموت عسالمه

قد سال قوم بها الرجعي فما رجعوا

**(٣**)

ولم يقف حجم التأثر بالمعجم الإسلامي عند هذه الحدود الموضوعية أو الفنية ، بل وجد سبيله إلى مزيد من الانتشار المتميز على ألسنة كثير من شعراء الفرق الدينية ممن أخذوا على عواتقهم عبء الذود عن مبادئ بعينها نادت بها تلك الفرق ، فكان الصوت الديني عالياً من قبيل الرغبة في الإقناع بالحجة النصية واليقين الدامغ ، وإن كان الشعراء قد تجاوزوا ذلك الحد حين وصل الأمر إلى تكفير بعضهم بعضاً على النحو الذي عرضه نصر بن سيار الكناني حين أقبل الحارث بن سريج إلى مرور وسود راياته وكان الحارث على مذهب المرجئة فقال نصر مزاوجاً بين الشرك والإرجاء ونكرر الشاهد هنا لأهميته في تصوير نمط متميز من أنماط صراعات الفكر بين الفرق الدينية :

<sup>(</sup>٢٦٢) سبورة المائدة ١٩٩ . (٢٦٤) سبورة المطفقين ١٦ . (٢٦٥) سبورة المدثر ٢٩ .

<sup>(</sup>٢٦٦) سورة الحج ٢١ . (٢٦٧) سورة السجدة ٢٠ .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١) \_\_\_\_\_\_ ٩٩ \_\_\_

دع عنك دنيا وأهلا أنت تاركسهم

ما خيرُ دنيا وأهل لايدومُونا ؟

إلا بقـــــة أيام إلى أجَل

فــاطلب من الله أهلاً لا يَمــوتُونا

أكشر تُقَى الله في الآسرار مجسهدا

فكن لذاك كــــــر الهَم مــحــزونا وامنح جــهــادك مَن لم يَرْجُ آخـــرة

وكن عسدوا لقسوم اليُصَلُونا

واقستل مسواليسهم منًا وناصرهم

حسينا تكفسرهم والعنهم حسينا

والعسسائبين علينا ديننا وهم

شـــرُ العـــبـاد إذا خــابَرْتَهُم دينا

والقائلين : سبيل الله بعسيتنا

لَبُعَدَ مانكبوا عمما يُقولونا

فاقتلهم غضضبا لله مُنتَصرا

منهم به ودع المُرْتَابَ مسفستسونا

لايُسْعِد اللهُ في الأَجَداَث غيدرَكُمُ

إِذ كسان دينكُم بالشُّسرك مسقْسرُونا

ألقى به الله رُعْسباً في نحسورِكُم

والله يقسَمني لنا الحُسسنَى ويُعْلينا

كيما نكون الموالي عند خمائفة

عـــمـا تروم به الإســلام والدّينا

وهل تعسيسبُسونا منا - كساذبين به -

# غال ومُهتَضَم ؟ حسبى الذى فينا يأبى الذى كسبى الله أولكم

على النفاق وما قَد كان يُبلينا (٢٦٨)

وواضح أن نصراً يستمد في قصيدته كثيراً من المعاني والصور من المعجم الإسلامي ابتداء من تنفيره من الدنيا ، إلى طلب تقوى الله تعالى والسعى لإرضائه سبحانه ، إلى دوام ذكره ،ألا بذكر الله تطمئن القلوب، (٢٦٩) إلى مراقبته في السر والعلن، ربنا إنك تعلم مانخفي ومانعان ومايخفي على الله من شئ في الأرض ولافي السماء، (٢٧٠) إلى ماتوقف عند توكيده من ربط جزاء الإنسان بطبيعة عمله، ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة، (٢٧١) ،كل نفس بما كسبت رهينة،

ولذا راح يدعو إلى عدم ركون الإنسان إلى الدنيا وزخرفها وزينتها ، أو الاغترار بها فقد تقلب له ظهر المجن على غير ترقب ولاتوقع :

تحلوله مررة حستى يُسرُّ بهسا

### حينا وتحقره طغما احايينا

مستفيداً من الآية الكريمة ،من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها مانشاء لمن نريد» (۲۷۲).

ولذلك لم يتردد نصر في دعوته إلى جهاد أهل الشرك ممن يضلون عن سبيل الله ولايلتزمون بالعبادات والتكاليف الدينية مدرجاً أهل الإرجاء معهم:

فامنح جهادك من لَمْ يَرْج آخسرة

وكن عسدوا لقسوم لايصلونا

مردداً صورته من منطق الآية القرآنية:

النهم كانوا لايرجون حسابا، (٢٧٣)

<sup>(</sup>۲۲۸) الطبري ٧/ ١٠٠٠ . (۲٦٩) سورة الرعد ۲۸ . (۲۷۰) سورة إبراهيم ۳۸ .

<sup>(</sup>٢٧١) سورة النساء ١٢٤ . (٢٧٢) سورة الإسراء ١٨ . (٢٧٣) سورة الإسراء ١٨ .

فالشاعر يأخذ في ذلك بالسلوك الإسلامي كما صوره رسول الله صلى الله عليه وسلم وحدد جانباً منه في ضرورة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على تعدد صور هذا الأمر أو ذلك النهي «من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان ، ولكن الشاعر يتجاوز حدود المعجم الإسلامي حين يشتد به غضبه وتتوفد في نفسه الحمية فيبيح لنفسه ولقومه قتل النفس بناء على صراعات الرأى الذي نشب بين الفرق ، كما أباح لنفسه لعنتهم متناسياً قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : «المؤمن ليس بطعان ولا لعان ولا متفحش، ولكن الشاعر هنا يدخل في عمق صراع المعركة بلسانية فلا يريد أن يتوقف حتى يفحم خصمه ، وبذا تكرر حرصه على قتال المرجئة من منطق تكفيرهم مبرراً لذلك بما وقع منهم في حق الدين حتى صاروا شر عباد الله حين بعدوا عن سبيله ، الأمر الذي دفعه إلى المزج بين الشرك ، والإرجاء ، كما دفعه إلى تكرار الحض على مقاتلة المرجئة كصورة يكتمل بها مشهد الجهاد في سبيل الله ، واستمرار صراع الحق والباطل مع استمرارية ذلك الجدل بين الفرق .

فإذا ما انتهى الشاعر من عرض أبعاد دعوته لجأ إلى تفاصيل مبرراتها من خلال التعريف بمذهب الإرجاء وموقعه من دائرة الشرك بالله وقد ربطه بها:

إرجساؤكم لزكم والشسرك في قسرن

فسأنتم أهل إشراك ومرجرونا

ثم راح يلقى فى روعهم مايزيد من مخاوفهم فيفزعهم من سخط الله تعالى وعقابه لهم فى مقابل مايلقاه قومه من رضى الله عنهم ، ونصرته إياهم:

لايسعد اللهُ في الأجداث غسيركم

إن كسان دينكم بالشسرك مسقسرونا

كسمسا تكون الموالى عند خسائفسة

عـــمـا نروم به الإســلام والدينا

وفى اتجاه أخر حرص خلفاء بنى أمية على أن يشاركوا مشاركة فعالة فى الأخذ من المصادر القرآنية ، على النحو الذى وجد رواجاً وانتشاراً على ألسنة الشعراء فى كل موضوعات الشعر التى عرفها العصر ، فإذا بشخصية الخليفة تتمحور حول موقفه الدينى كحاكم ، وخطيب يوجه رعاياه ويخطب فيهم ويضرب لهم القدوة والمثل ، فمن الطبيعى - آنئذ - أن يستوحى من المعجم الإسلامى جل رصيده الخطابى ، وفى إبداعه الشعرى لم يتوقف عن الإفادة من ذلك المعجم ، ودعم شعره به ، على نحو ماكان من الوليد بن يزيد على الرغم من مجونه وولعه بالغناء ، حيث راح يقتبس من المعجم الإسلامى ماطرحه فى إحدى خطبه مرتجزاً : (٢٧٤)

إذ تكاد تلتقى فى نفس الخطيب حاسة الفن وبراعة النظم فى الموقف الدينى ، مع الالتزام بقواعد الخطبة التى بدأها مقدماً لنفسه ولجمهوره بحمد الله تعالى فى السر والعلن والاستعانة به وتوحيده ، والشهادة بحوله وقوته ، ورسالة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وإسناد الهداية إلى المولى جل وعلا ، وتوكيد أسمائه الحسنى وصفاته العليا من شدة البطش والجبروت ، وماكان من إرساله سبحانه لرسوله صلى الله عليه وسلم رحمة وهداية ونوراً للبشريتولى إرشادهم وإنذارهم ، ليظهر دين الله ولو كره المشركون ، ثم يشير إلى ضرورة طاعة الله واجتناب نواهية سائراً فى بقية خطبته على محاور دينية ربما حددتها لنا الآيات الكريمة التى اتخذها هادياً له فى صياغة خطبته على سبيل الاقتباس أو التضمين :

الياك نعبد وإياك نستعين، (٢٧٥)

«شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط، (٢٧٦)

«ليس له شريك في الملك ولم يكن له وليُّ من الذل» (۲۷۷)

«ولم يكن له كفوا أحد» (۲۷۸)

من يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له وليا مرشدا،

«سبحان ربك رب العة عما يصفون» (۲۷۹)

« هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله»

<sup>(....)</sup> سورة فاطر ۲۹ . (۲۷٤) الأعاني ۷/۷٥ . (۲۷٥) سورة الفاتحة ٤ .

<sup>(</sup>٢٧٦) سورة أل عمران ١٨ . (٢٧٧) سورة الإسراء ١١١ .

<sup>(</sup>۲۷۸) سورة الإخلاص ه . (۲۷۸) سورة الصافات ۱۸۰ .

«إنا أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا، (٢٨٠)

ه من يطع الرسول فقد أطاع الله، (۲۸۱)

ان هذا القرآن يهدى للتي هي أقوم، (٢٨٢)

اومن يتق الله يجعل له مخرجا،

«وتزودوا فإن خير الزاد التقوى»

وليس خافياً ما حاول الخطيب أن يعرضه من تأثره بخطبة رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع ، على النحو الذي عرضه في المعاني المرتبطة بتوجيه المسلمين وإرشادهم من ناحية ، مع شدة حرصه على إظهار المعجم القرآني في خطبته من ناحية أخرى ، ولاشك أن أخبار الوليد وشعره تكشف طبيعة الصراع الذي عاشه بين موقفه كزنديق ماجن ، وبين دوره كولى عهد للخلافة ثم خليفة للمسلمين ، فكأنه يعيش دورين لشخصيتين بعيد مابينهما من مفارقات يعكسها شعره على هذا النمط ، وغيره في أطر الزندقة واللهو ودور الغناء .

وعلى نفس النمط من الحس الدينى المكثف اتخذ بعض الشعراء سبلهم فى نظم قصائدهم ، اعتماداً على الآيات القرآنية التى وضعوها أمام أعينهم فصاغوا على غرارها قصائد كاملة على النحو الذى يلقانا من قصيدة النعمان بن بشير الأنصارى ، وكان شاعراً خطيباً أيضاً ، ولى عدة ولايات وكان فى الفتنة مع معاوية ، فنظم واحدة من قصائده تترجم لنا هذا الاتجاه وتعكس حقيقة أبعاده عبيداً عن مثل صراعات الوليد من بعده ، فيقول : (٢٨٣)

كلُّ شيْ سوى المليكِ يَبسيدُ المسبَّحُ المحسودُ المسبَّحُ المحسودُ المسبَّحُ المحسودُ الملكُ المملك لايشاركُ فسيه وله الحكمُ فساعسلا مَسايريد عالمُ الغيب والشهادة والفضد

<sup>(</sup>۲۸۰) سورة الفتح ۸ . (۲۸۱) سورة النساء ۸۰ . (۲۸۲) سورة النساء ۹ . (۲۸۲) ديوان النعمان بن بشير ۸۰–۹۳ .

\_\_\_ أشكال الصراع في القصيدة العربية \_\_ وله الدين قساضييا مستسعسال هو يُبــــدى بعلمــــه ويُع له الشِّيبُ والشبابُ جميعا كسلسهم والمسرشمخ المسولسود وله الجـــارياتُ في لُجج البـــحـــ سسر فسمنهسا مسواحسر وركسود وله الطيسر في السسمساء تراهس ليس لله ذي المعسارج فسيسمن تحمل الأرض والسمماء نديد قد رأيتُم مسساكنا كسان فسيسهسا قـــبلكم قـــوم «تُبع» و«ثمــود» وقسرون لقستسهم رسل اللس ــه «شـــعــيب» فكذبوه و«هود» فدعسا دعسوة وقسد غسيسبسته ظُلَم دونها حنادس سيود قـــد أتاكم مع النبى كـــتــاب صادق تقسسعسر منه الجلود فساتقسوا الله واحسذروا شسريوم قسمطرير عسذابه مسشه فطعسام الغسواة فسيسهسا ضسريع وشراب من الحسميم كلمسا أخسرج اللعسينون منهسا

ساعــة من عــذاب غَمَّ أعــيــدوا

\_\_\_الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)\_\_\_\_\_

وإذا قـــيل قــد تقـارب منهـا

قــالت النار: هل لَدَيْكم مــزيد؟

وترى الناس يحسسبسون من الكرب

وقف الناس للحسساب جسميعا

فسشسقي مسعسذب وسسعسيسد

والنبيين يُستون عنده بمكان

فى عسلاء والصالحسون قسعسود

رحــــمـــة الله يوم ذاك تُنُجِّي

إنما هذه الحسيساة غسرور

بعسدها الفسصل بينكم والخلود

رب إنى ظلمت نفسيى كشيسرا

فساعف عنى أنت الغسفسور الودود

وقنى شىر مىا أحساف فسإنى

مُسْفِقٌ حَالِفٌ لِمَا تستعيد

من خطوب إذا ذكــــرتُ ذُنوبى

وقرأتُ القرآن فيسه الوعسيدُ

يوم نُدْعَى إلى الحسسساب ومسعنا

يوم نأتيك سائق وشههيك

خــــــر فخـــر - مع اليـــقين -

عسمل صسالح وقسول سسديد

فلاشك أن تفاعل الشاعر مع معجمه الإسلامي قد بدا واضحاً بصورة مؤكدة بل مكثفة ، من خلال ذلك الحرص الشديد على طرح معانى الآيات القرآنية في قصيدته ، بل لعله قصد إلى جعل تلك الآيات أساساً يبنى عليه معانيه وألفاظه

ويتخلص من صراعات عصره فقد صفت نفسه وهد وجدانه حين انضم إلى صفوف الزهاد وبدا عضواً في مدارسهم ، وهو بذلك يكشف عن قدرة واعية على استيعاب هذا المعجم لدى ذلك الصحابي الجليل ، الأمر الذي يوقع في شك في تاريخ نظم القصيدة ، وهل نظمت في الفترة الأولى من حياة الشاعر أم في عصر بني أمية ، ولكن الذي يهمنا أن الشاعر يدخل عندنا في حساب الأمويين أيضاً ، ولعل أهم ما فيها ذلك العرض المستمد من الآيات القرآنية التي نرصد منها ، والعودة هنا إلى ترتيب الأبيات في موازاة الآيات من قوله تعالى :

```
«كل شئ هالك إلا وجهه»
```

«كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام»

« سبح لله مافي السموات والأرض، (٢٨٤)

ويسبح الرعد بحمده والملائكة من خيفته، (٢٨٥)

«وإن من شئ إلا يسبح بحمده ولكن لاتفقهون تسبيحهم، (٢٨٦)

«قل اللهم مالك الملك تؤتى الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء» (٢٨٧)

الوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا، (٢٨٨)

وإن الله الايغفر أن يشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء، (٢٨٩) .

وإن الحكم إلا لله، (٢٩٠)

«فعال لما يريد» (٢٩١)

«والله يحكم لامعقب لحكمه» (٢٩٢)

·عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال، (٢٩٢)

اوكان فضل الله عليك عظيما، (٢٩٤)

«مالك يوم الدين» (٢٩٥)

<sup>(</sup>٢٨٤) سورة الحديد ٥٧ ، الحشر ٩٩ ، الصف ٢١ .

<sup>(</sup>۲۸۵) سورة الرعد ۱۲ . (۲۸۸) سورة الإسراء ٤٤ .

<sup>(</sup>۲۸۷) سورة أل عمران ۲۲ . (۲۸۸) سورة الأنبياء ٤٨ ، ١١٦ .

<sup>(</sup>۲۸۹) سورة يوسف ٤٠ . (۲۹۰) سورة البروج ١٦ .

<sup>(</sup>۲۹۱) الرعد ٤١ . (۲۹۲) سورة الرعد ٩ .

<sup>(</sup>٢٩٣) سورة النساء ١١٣ . (٢٩٤) سورة الفاتحة ٣ . (٢٩٥) سورة البروج ١٥ .

ههو يبدئ ويعيد ، وهو الغفور الودود ، ذو العرش المجيد، (٢٩٦)

«الله الذي خلقكم من ضعف ثم من قوة ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة «(۲۹۷) «وله الجوار المنشآت في البحر كالأعلام» (۲۹۸)

«وترى الفلك مواخر فيه» (٢٩٩)

«والطير صافات كل قد علم صلاته وتسبيحه» (۲۰۰)

« من الله ذي المعارج» (٢٠١)

«ولم يكن له كفوا أحد» (۲۰۲)

« هل أتاك حديث الجنود ، فرعون وتمود، (<sup>۲۰۳</sup>)

«أهم خير أم قوم ببع والذين من قبلهم» (٣٠٤)

«وإلى مدين أخاهم شعيبا» (٢٠٥).

«إذ قال لهم أخوهم هود ألا تتقون، (٢٠٦)

«وذا النون إذ ذهب مغاضبا فظن أن لن نقدر عليه فنادى فى الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين (٣٠٧) .

«ذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتقين» (٢٠٨)

«لو أنزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله» (٢٠٩)

«فاتقوا الله الذي إليه تحشرون» (٢١٠)

«إنا نخاف من ربنا يوما عبوسا قمطريرا» (٢١١)

«يوم تشهد عليه ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون» (٢١٢)

«اليوم نختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون» (٢١٣)

<sup>(</sup>٢٩٦) سبورة الروم ٤٥ ، (٢٩٧) سبورة الرحمن ٢٤ ، (٢٩٨) سبورة النحل ١٤ .

<sup>(</sup>٢٩٩) سنورة النور ٤١ . (٣٠٠) سنورة المعارج ٣ . (٣٠١) سنورة الإخلاص ٥ .

<sup>(</sup>٣٠٢) سبورة البروج ١٨. (٣٠٣) الدخان ٣٧. (٣٠٤) سبورة العنكبوت ٣٦.

<sup>(</sup>٣٠٠) سورة الشعراء ١٢٤ . (٣٠٦) سورة الأنبياء ٨٧ . (٣٠٧) سورة البقرة ٢ .

<sup>(</sup>٣٠٨) سبورة الحشير ٢١ . (٣٠٩) سبورة المائدة ٩٦ . (٣١٠) سبورة الإنسيان ١٠

<sup>(</sup>٣١١) سورة النور ٢٤ . (٣١٢) سورة يس ٦٥ سورة الغاشية ٦ .

«ليس لهم طعام إلا من ضريع» (٢١٤)

«ولهم شراب من حميم وعذاب أليم بما كانوا يكفرون» (٢١٥)

، وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوى الوجوه، (٢١٦)

مكلما نضجت جلودهم بدُّلناهم جلودا غيرها، (٢١٧)

«كلما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها ١٢١٨)

«يوم نقول لجنهم هل امتلأت وتقول هل من مزيد» (٢١٩)

«وترى الناس سكارى وماهم بسكارى ولكن عذاب الله شديد»

«يوم يقوم الناس لرب العالمين» (٢٢٠)

ا يوم نحشرهم جميعا

«فمنهم شقى وسعيد»

«مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاه (٢٢١)

ا يوم لاينفع مال ولابنون إلا من أتى الله بقلب سليم، (٢٢٢)

، وظنوا أن لاملجاً من الله إلا إليه، (<sup>۲۲۲)</sup>

ابن يوم الفصل كان ميقاتا، (٢٢٤)

او إلا تغفر لي وترحمني أكن من الخاسرين، (٢٢٥)

مفاعف عنا واغفر لنا وارحمنا، (٢٢٦)

مربنا آتناً في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار، (٢٢٧)

مفاقرأوا ماتيسر من القرآن، (٢٢٨)

• فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم، (٢٢٩)

<sup>(</sup>٢١٤) سورة الأنعام ٧٠ . (٢١٥) سورة الكهف ٢٩ . (٢١٦) سورة النساء ٥٦ .

<sup>(</sup>۲۱۷) سورة الحج ۲۲ . (۲۱۸) سورة ق ۳۰ . (۲۱۹) سورة الحج ۲ .

<sup>(</sup>٣٢٠) سبورة النساء ٦٩ . (٣٢١) سبورة الشعراء ٨٩ . (٣٢٢) سبورة التوبة ١١٨ .

<sup>(</sup>٣٢٣) سبورة النبأ ١٧ . (٣٢٤) سبورة هود ٤٧ . (٣٢٥) سبورة البقرة ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٣٢٦) سبورة البقرة ٢٠١ . (٣٢٧) سبورة المزمل ٣٠ . (٣٢٨) سبورة النحل ٩٨ .

<sup>(</sup>۳۲۹) سورة ق ۲۱ .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)\_\_\_\_\_

«وجاءت كل نفس معها سائق وشهيد، (٣٣٠). «با أيما الذين آمنوا اتقوا الله ، قولوا قولاً سديداً

«يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديداً يصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوراً عظيماً، (٤٠٠٠٠)

فمن الواضح أن ذاكرة الشاعر قد اختزنت رصيداً ضخماً من هذا الحس القرآنى أفسح لها مجالات عديدة لإبراز الآيات التي عرج عليها وأخذ منها أكثر أبيات قصيدته ، وقد جاء تأثره هذا موزعاً على مستويين يكشفان درجة إيمانه ومدى يقينه :

- (۱) فهناك رصيد من الآيات الداعية إلى التأمل والتعقل والتدبر في مخلوقات الله ووحدانيته وصولاً إلى اليقين ، وكانت النتيجة أن تعرض الشاعر لهذه الصور من منطق سلوكي طرح فيه موقفه كعابد زاهد شاكر لنعمة الله عليه ، شديد الحرص على التوبة قبل موته ، شديد الحذر فيما يأتي به في حياته ، كثير الدعاء إلى الله من منطق الاستغفار والتوبة ، ولعل هذا المحور هو مادفعه إلى التوقف عند الجانب الثاني الذي عرض له تفصيلاً في القصيدة :
- (۲) وفي الجانب الآخر جاء الشاعر برصيد من القصص الديني من منطق الوعظ والإرشاد لا على مستواه الخاص ، بل على مستوى جمهور المتلقين فلعل في هذا القصص مايدعو لمزيد من التأمل في خلق الله ، وقدرته على إبادة أقوام من الطغاة والجبابرة ممن كفروا بأنعم الله وعائوا في الأرض فساداً ، ومع هذا الجانب الاعتباري يتوقف الشاعر طويلاً أمام قضية المصير من منظور ديني محض ، فعرض من مشاهد القيامة صوراً مشرقة لأهل الجنة ، ونصيبهم فيها وأكثر من عرض مشاهد النار وأهلها ومايلقونه فيها من صنوف العذاب الأليم .

ولسنا هنا بصدد المبالغة إذ حكمنا للنعمان بن بشير لما كان من تفوقه وسبقه على شعراء العصر جميعاً في طرح هذا الحس القرآني بتلك الأناة والدقة والكثرة أيضاً، بل إننا نجد في قصائد له أخرى نفس المنهج الذي لايكاد يهمله أو يتجاوزه فإذا أخذنا من ذلك دليلاً على شئ فهو صدق الشاعر في يقينه وعبادته وسلوكه على النحو الذي عرضه قوله أيضاً: (٢٢١)

تبــــارك ذو العــــرش الـذى أيّـدا لنا الدين واخــتــار النبى مــحــمــدا

## رسولا لنا يتلو علينا كستسابه

## وينزل بالوحى السعسيسر الموقسدا

إذ يجعل استدلال القول عنده لتأكيد صدق الرسالة ونسبتها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم مستمداً للآيات القرآنية أيضاً

«تبارك اسم ربك ذو الجلال والإكرام» (٣٢٢)

«إن الدين عند الله الإسلام» (٢٣٢)

«هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، (٣٣٤)

«لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ماعنتم حريص عليكم» (٢٢٥)

«واتل ما أوحى إليك من كتاب ربك لامبدل لكلماته» (٢٣٦)

«وما أرسلناك إلا مبشرا ونذيرا، (٢٢٧)

«وأنذر عشيرتك الأقربين» (٢٢٨)

لينتقل من هذا التصديق بالرسالة ، إلى بيان لبعض معجزات الله تعالى فى خلقه ، على مستوى الملامح الكونية الذى دعا العقل البشرى إلى التأمل فيها ، وصولاً إلى الإيمان اليقينى :

بنى فوقنا سبعا طباقا وتحسها

من الأرض سيوى مسئلهن ومسهدا

وذللها حستى اطمانت بامسره

وعم علينا رزق الما أوتدا

عليها الجبال الراسيات فسدها

فسأرسى لكم سهل المناكب ملبدا

واخررج ذريًاتكم من ظهروكم

جميعا لكيما تستقيموا وأشهدا

<sup>(</sup>٣٣٢) سبورة الرحمن ٢٧ . (٣٣٣) سبورة أل عمران ١٩ . (٣٣٤) سبورة التوبة ٣٣ .

<sup>(</sup>٣٣٥) سورة التوبة ١٢٨ . (٣٣٦) سورة الكهف ٢٧ . (٣٣٧) سورة الإسراء ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣٣٨) سورة الشعراء .

عليكم وناداكم : ألستُ بربكم ؟

فقلتم : بلي عهدا علينا موكدا

لكيسلا يقسولوا : إنما ضل قسبلنا

القرون : نصاراهم ومن قد تهودا

وكنا خلُوفسا بعلدهم لم يكن لنا

كستساب ولم يجسعل لنا الله مسوعسدا

فههذا كستساب صادق يدرسونه

لمن خــاف منكم ربه ثم ســددا

ألم تعلموا أن قد أتاكم رسوله

بقسول حكيم صادق ثم وصدا

وبلغكم مساقسد أتاكم من الهسدى

وعمم عمليكم بمالمندا ونددا

فإذا به يأخذ العبرة والعظة من مخلوقات الله كما يراها ويحسها ، لينهض بدور المرشد الناصح الذي تستوقفه آيات الله مستوعباً بذلك دلالات الآيات القرآنية :

«رفع السماوات بغير عمد ترونها» (<sup>٢٣٩)</sup>

«وبنينا فوقكم سبعاً شداداً» (٣٤٠)

«خلق السماوات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش، (٣٤١)

وهو الذي جعل لكم الأرض ذلولا فأمشوا في مناكبها، (٣٤٢)

«وهو الذي مدُّ الأرض وجعل فيها رواسي وأنهارا» (٢٤٢)

«ألم نجعل الأرض مهادا والجبال أوتادا» (٣٤٤)

•وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها» (TEO)

، وماتدری نفس ماذا تکسب غدا وماتدری نفس بأی أرض نموت، (<sup>۲٤٦)</sup>

<sup>(</sup>٣٣٩) سورة الرعد ٢ . (٣٤٠) سورة النباء ١٢ . (٣٤١) سورة الأعراف ٥٤ .

<sup>(</sup>٣٤٢) سورة الملك . (٣٤٣) سورة الرعد ٣ . (٣٤٤) سورة النباء ٦ .

<sup>(</sup>٣٤٥) سنورة هود ٦ . (٣٤٦) سنورة لقمان ٣٢ .

«المال والبنون زينة الحياة الدنيا والباقيات الصالحات خير عند ربك ثوابا وخير مرداً، (۲٤٧)

هما أشهدتهم خلق السماوات والأرض ولاخلق أنفسهم وماكنت متخذ المضلين عضدا، (٣٤٨)

«قال فما بال القرون الأولى قال علمها عند ربى فى كتاب لايضل ربى ولاينسى» (٢٤٩)

«وتلك القرى أهلكناهم لما ظلموا وجعلنا لمهلكم موعدا» (٣٥٠)

«وأما من خاف مقام ربه ونهي النفس عن الهوى فإن الجنة هي المأوى، (٢٥١)

فإذا مافرغ من الآيات البينات التي استعان بمعانيها من القرآن الكريم على سبيل بيان معجزات الكون ، راح يرتدى ثوب الموجه المصلح فبدا خطيباً وواعظاً في بقية قصيدته من نفس المنطق الديني أيضاً:

فلاتك صدًادا عن القَصد والهدى

أصم إذا تُدْعَى إلى الحق أصـــــــدا عليكم بعدادات التُـقى واتباعـها

وكل امسرئ جسارِ على مساتعسودا فكيف لو أنَّ الليلَ كسان عليكمُ

ظلاما إلى يوم القسيامة سرمدا

من الحسالق البسارى لكم كنهساركم

نهاراً يُجَلَى ليلَهُ المسغمدا ؟

ومن ذا الذي إن أمسسك الله رزقسه

أتاكم برزق مسئله غسيسر أنكدا

مُسرَجْتَ لنا البَحْسرَين : بحسرا شسراًبهُ

فرات وبحرا يحمل الفُلْك أسودا

<sup>(</sup>٣٤٧) سبورة مريم ٧٦ . (٣٤٨) سبورة الكهف ٥١ . (٣٤٩) سبورة طه ٥٣ .

<sup>(</sup>٥٠٠) سبورة الكهف ٤٨ . (٥١٦) سبورة النازعات ٤١ .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)

أجــجــا إذا طابت له ريحــه جَـرت

به وتراها حین تسکُنُ رُکِّسسدا منکم مسحص لنعسمة ربَّه

وانْ قسالَ مساشسًا أنْ يقسولَ وعسدُدا

سوى أنها عمت على الخلق كلهم

لأفسضل ذى فسضل وأحسسنه يَداً سيجعل جنّات النعيم لباسكم

إذا ما التقيية أيْكم كانَ أسْعَدا أوابا بما كيان أسْعَدا أسْعَدا أوابا بما كيانوا إلى الله قيدًميوا

يحلُوْنَ فيها لؤلؤا وزَبَرْجَها النفوسُ ولدَّةُ الــــ

عيون فكانت مستقرا ومَقْعَدا في عانت مستقرا ومَقْعَدا في عاركُ الشعر بعدها

خير من الشعسر اتساعاً وأرْشدا وقد كنت فيما قد مضى من قريضه

تنكبت منه مسسا أراد وأفندا سوى مسدحة لله أو ذكسر والد

على والد الأقوام فضلاً وسوءددا إمسام الهُسدى للناس بالحقّ لم يَزَلُ

على ذاك كهالاً في المشيب وأمردا

فهو يردد أيضاً من حسه القرآنى ماوعاه من دلالات الآيات الكريمة: «الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أضل أعمالهم» (٢٥٢)

«وتزوُّدوا فإِن خير الزاد التقوى واتقون يا أولى الألباب» (٢٥٣)

<sup>(</sup>۲۵۲) سورة محمد ۱ (۲۵۳) سورة البقرة ۱۹۷.

«قل أرأيتم إن جعل الله عليكم الليل سرمدا إلى يوم القيامة من إله يأتيكم بضياء» (٢٥٤) .

«قل من يرزقكم من السماء والأرض قل الله» (°°°)

مرج البحرين يلتقيان ، بينهما برزخ لايبغيان، (٢٥٦)

«وترى الفلك فيه مواخر لتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون» (۲۰۷)

«هذا عذبٌ فرات وهذا ملحٌ أجاج، (٢٥٨)

«وإن تعدُّوا نعمة الله لاتتحصوها، (٣٥٩).

«ولباسهم فيها حرير» (٣٦٠)

«وحُلُوا أساور من فضة وسقاهم ربهم شراباً طهورا، (٢٦١)

ولذا يتوج الشاعر قصيدته بما بدا له من طريق الخير في قول الشعر من خلال حسرة في إطار مانظمه من قبل في غير الدعوة إلى الله والإسلام كاشفاً بذلك عن حسن نواياه على هذا التوظيف الديني الجديد لفن القريض لديه .

ومن هذا العرض لجوانب الفن في الشعر الأموى وكيف بدا المعجم الإسلامي سنداً للشعراء ، يختلف في درجات تأثيره بينهم ، تتكشف لنا عدة ملاحظات يحسن تسجيلها كخلاصة لما سبق تفصيله وعرضه ، ذلك أن هذه الملاحظات قد تبدو مميزة لهذا المعجم وكاشفه عن طبيعته من منطق الصراع في القصيدة الأموية بالذات ، ولعل الظاهرة الأولى التي تسترعي الانتباه أن هذا المعجم الإسلامي قد وجد سبيله عبر شعر المقطوعات بصورة مكثفة حتى ليكاد بعض تلك المقطوعات يتحول في مجمل ألفاظه وصوره إلى ألفاظ ومعان إسلامية مصدرها قرآني أو حديثي ، وفيها يبدو الشاعر وكأنه لايصدر إلا عن هذا المعجم دون سواه ، وليس ثمة مايشغله من يبدو الشاعر وكأنه لايصدر إلا عن هذا المعجم دون سواه ، وليس ثمة مايشغله من هذا الانتقاص من دور القصيدة في الإفادة من هذا المعجم ، بل وجد إليها سبيله بصورة أقل كمّا مما صار إليه الحال في نظم المقطوعات وترانا حينئذ في إطار بصورة أقل كمّا مما صار إليه الحال في نظم المقطوعات وترانا حينئذ في إطار الزدواجية صراعية بين المقطوعة والقصيدة بما يشي بحاجة العصر إلى الفنيين جميعاً، ومن ثم كانت المؤثرات الدينية قاسماً مشتركاً بين الشعراء في هذا الإطار فليس جميعاً، ومن ثم كانت المؤثرات الدينية قاسماً مشتركاً بين الشعراء في هذا الإطار فليس

<sup>(</sup>١٥٤) سورة القصيص ١٧ . (٥٥٥) سورة سبأ ٢٤ . (٥٦٦) سورة الرحمن ١٩ .

<sup>(</sup>۲۵۷) سورة فاطر ۱۲ . (۲۵۸) سورة الفرقان ۵۲ . (۲۵۹) سورة إبراهيم ۲۶ .

<sup>(</sup>٣٦٠) سورة فاطر . (٣٦٠) سورة الإنسان ٢١ .

تمة شاعر متخصص في المقطوعة أو في نظم القصيدة يمكن المفاضلة بينهما .

وثانياً: أن تركيز الشعراء قد بدا بشكل أكثر كثافة وعمقاً حول ما استمدوه من معانى الآيات القرآنية ومن طرح ملامح من العبادات والشعائر الدينية كما وجدوا فى القصص القرآنى معيناً لايكاد ينضب أمام ماقصدوا إليه من الوعظ والاعتبار فى صور أسهمت فى دعم مواقف الشعراء من جمهورهم ومن أنفسهم أيضاً وهنا تظهر دائرة الصراع بين الذاتية والغيرية ، أو بين الأنا والآخر ، خاصة حين يحرص الشاعر على إرضاء طرف منهما وعندئذ تهدأ لهجة الصراع تلك ، وقد تعددت مستويات الظاهرة تبعاً لتغاير الموضوعات الشعرية ، حتى بدت أشد ماتكون تلاشياً فى اصطناع صيغ هادئة لدى الشعراء الزهاد ممن اتسقوا مع أنفسهم فكان شعرهم صورة من هذا الاتساق.

ثالثاً: أن إكثار الشاعر أو إقلاله من المؤثرات الإسلامية لاينفي أن يتخذ دليلاً على تدينه أو عدمه ، ذلك أن التأثر بهذه الملامح شئ والتدين كسلوك شئ آخر مختلف ، وكل ماهنالك أن الموقف التأثري إنما يكشف عن مدى سيطرة هذا الحس الديني على عقلية الشعراء كجدول فكرى لايصح التنكر له ، ولا التقليل من شأنه ، فلاشك أن هذا الجدول قد أسهم في تكوين عقلية الشاعر الأموى وأصبح جزءاً من تراثه الذي يعد أغلى ممتلكاته ، مما يشف عن تعمقه في نفسه وترسبه في الشعوره ، حتى إذا ماصدر عنه الشاعر كان صدوراً تراثياً بالدرجة الأولى ، بدليل ما نجده لدى شاعر كالفرزدق عرف برقة تدينه ولكنه - مع هذا - أسرف في عرض الصور الدينية ، وكذا مانجده عند شاعر الغزل عمر بن أبى ربيعة وما انتهجه في شعره من الإكثار من الصياغ التي يلتقطها من المعجم الإسلامي بصور مختلفة دون أن يشير ذلك إلى شدة تدينه سلوكاً وعملاص ، وعلى نحو مانجده عن الأخطل الشاعر النصراني الذي استوقفه المعجم الإسلامي فأخذ منه كثيراً من المعاني والقيم التي طرحها في شعره خاصة في مدائحه لبني أمية لمجرد أن يأخذ من هذا المعجم فلا يحس عجزاً ولاقصوراً عن الشاعر المسلم من ناحية ، ثم - وهذا أهم - ليحوز شعره رضا الخليفة الأموى عنه في ناحية أخرى ، وهنا نلتقي بضرب آخر من صراعات الشعراء بين مايقولون ومايسلكون ، فالصراع قائم بين القول والعمل والشاعر يطرح من مقولاته الدينية ماينم عن سلوك قويم ، ومع هذا تسقط دقة هذا المؤشر طبقاً لتناقضات سلوك الشعراء ، أو المفارقات التي تحكيها أخبارهم إلى جانب أشعارهم التي – غالباً – ماتصبح بمثابة لغة مؤكدة لتلك الأخبار والسير .

رابعاً: أن ثمة توظيفاً خاصاً بالعصر بدأ يطرح نفسه على الشعراء حيث أداروا كثيراً من حوارهم الدينى حول دائرة الفضيلة التى طوروا من خلالها قصيدة المدح الأموية ، صحيح أنها ظلت – على مستوى الشكل – قابعة فى ثوبها التقليدى القديم فلم يحدث تحول ذو خطر فى ذلك الإطار ، ولكن التحول وجد سبيله من حيث المعالجة الفنية على مستوى محتوى القصيدة خاصة فى دائرتى المدح والهجاء ، حيث درج كثير من الشعراء على تقسيم القصيدة إليهما ، وربما أضيفت إليهما دائرة الفخر ، وفى ثلاثتها راحت المعانى الإسلامية تترقرق ، وكثرت الصور المطروحة منه خلال وحفزوا الشعراء على النهوض بها ، ولاغرو فى ذلك فهم شعراء الحزب الحاكم ، الأمر الذى انتشر نظير له على السهو الالإخراب الأخرى ممن أسهموا إسهاماً بارعاً فى الانتصار لمبادئ أحزابهم من منطق الالتزام بها والدفاع عنها ، وتبنى قضاياها ، وبذا الانتصار لمبادئ أحزابهم من منطق الالتزام بها والاسلامي والحضارى وبدا الاختيار خاصة فى عصر صراع القيم الجاهلى منها والإسلامي والحضارى وبدا الاختيار خاصة فى عصر صراع القيم الجاهلى منها والإسلامي والحضارى وبدا الاختيار خاصة فى عصر صراع القيم الجاهلى منها والإسلامي والحضارى وبدا الاختيار خاصة فى عصر صراع القيم الماطاً صراعية متميزة فى هذا الإطار .

خامسا : أن قصيدة المدح الأموية قد بدت من أشد الموضوعات قبولاً للمؤثرات الإسلامية ، وفيها بدا حرص الشاعر الأموى واضحاً على استلهام التقارير والصور من المعجم الإسلامي لإرضاء ممدوحه من ناحية ، والتأثير على جمهوره من رعايا الدولة لضمان تثبيت أركان الخلافة وتأكيد شرعيتها ضد أبناء الأحزاب المناوئة ، أو المؤانية المنت من ناحية أخرى ، ومن ثم استوعبت القصيدة كثيراً من التأويلات للأيات القرآنية الكريمة طبقاً لمذاهب بعض الفرق الدينية المتصارعة ، على نحو ماكان من قول شعراء الخلافة بالجبر من قبيل إقناع الرعايا بأن الحكم إنما جاء للخليفة الأموى قدراً مقدوراً لايصح حوله الحوار أو النزاع والجدل ، فلعل في أصوات الجبرية مايسكت أصوات المعارضة ، في مقابل ما نادت به الأحزاب الأخرى من ضرورة التوقف عند نظام الحكم ومعاودة النظر فيه على مستويات مختلفة ، على النحو الذي ذهب إليه الخوارج من إسقاط صلاحية الأمويين للخلافة لعدم قيامها على مبدأ الاختيار الصحيح الحر ، ومن ثرأوا أن الخليفة لم يستوف شروطهم التي يرون ضرورة توافرها في الإمام ، ولذلك أوجبوا لأنفسهم حق الخروج عليه ومقاتلته وعزله بل قتله إن أمكن ذلك . (٢٦٣) وعلى هذا ظلت نظرتهم قائمة على ضرورة الجهاد الإسلامي انتصاراً للبادئهم ؛ الأمر الذي انعكس في كشير من حوارهم من منطلق هذه المؤثرات

<sup>(</sup>٣٦٢) يراجع في هذه التفاصيل: ضحى الإسلام ٣٧/٣ .

الإسلامية على الرغم من تفرقهم واختلافهم إلى عشرين فرقة (٢٦٠) اختلفت فيما بينها في تفاصيل التعاليم التى أخذت بها ولكنها التقت حول آراء متقاربة فى مسألة الخلافة، وفى مقابل مانادت به الخوارج من ضرورة ترك الحكم شورى بين المسلمين وإن آل إلى عبد حبشى يختارونه ، نجد بعض الأحزاب تطمح إلى أن تكون الخلافة من حقها وينافح شعراؤها من أجل الانتصار لمبادئها ، فى محاولات لكسب مشاعر المسلمين وتأييدهم ، الأمر الذى حفزهم إلى التنافس حول التقاط المعانى والصور من المعجم الإسلامى ، فبدت الحاسة الدينية قادرة على ضمان انضمام الجمهور إليهم . ومع تطور التشيع فى العصر ازداد حرص الشعراء على هذا المعجم ، فقد تحولت فكرة التشيع من بساطتها ومحدودية مبادئ أهلها حول أحقية أهل البيت بالقيام بأمر الخلافة بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إلى تصورات أخرى تنوعت مع كثرة الفرق الشيعية ، وظهور حوارات طويلة وجدل لايكاد ينتهى أخذ فيه الشعراء يؤولون الآيات القرآنية بما يتسق مع الدعوة الشيعية على اختلاف درجاتهم بين الاعتداد والتطرف ، وعندئذ تلقانا صراعات من نمط متميز بين معتدلى الشيعة مثلاً ومتطرفيها وغلاتها ، كما وجدناها عند الشعراء فى خضم هذه الأنماط الصراعية والحزبية .

وعلى هذا النحو ظل المعجم الإسلامي أساساً للتنافس في الأخذ منه تصريحاً أو تأويلاً على مابين التصريح والتأويل أيضاً من مفارقات تخدم اتجاهاتهم ، إذ مايقال عن الشيعة والخوارج وشعراء بني أمية يقال مثله عن شعراء الحزب الزبيري الذي بدا أضعف الأحزاب مقاومة على المستويين الحربي واللساني ولكنه - على أية حال - أثبت وجوده ضمن العناصر المناوئة للأمويين والمشككة في شرعية الحكم فيهم دون بقية الأحزاب المتصارعة معهم وأيضاً فيما بينها .

سادساً: أن مجالات المعجم الإسلامي قد اتسعت حت غطت موضوعات الشعر الأموى فلم تنصرف إلى التمييز بين موضوع قديم أو جديد أو حديث ذاتي أو غيرى ، فبدا اللون الإسلامي قادراً على فرض سطوته بلا حدود ، على النحو الذي رأيناه في موضوعات المدح والغزل والرثاء والفخر والهجاء وغيرها من موضوعات جديدة كخطبة جمعة أو الوعظ والإرشاد ، فلم يعرف الشعراء إلا التمايز في الإكثار أو الإقلال من هذه المؤثرات حسب طبيعة الموضوع ، ولكنهم – على أي حال – لم يتخلوا عنها، ولم يختلف من شعرهم في أشد موضوعات الشعر ذاتية أو أكثرها غيرية ، إذ مازالت

<sup>(</sup>٣٦٣) يراجع في هذه التفاصيل الفرق بين الفرق ١٧-١٨ ، الملل والنحل ١/١٨١ .

المجالات مفتوحة لكى تتقبل مزيداً من الصور المختلفة من هذه المؤثرات ، لتبقى بعد ذلك درجة الكثافة هى الفيصل بين طابع الحس الدينى بين شاعر وآخر ، أو بين بيئة وأخرى من بيئات الشعر ، وذلك أن أنماطاً معينة مثلاً كفن الغزل كانت أكثر تقبلاً لهذا التيار الدينى على مستوى شعراء البوادى الذين سلكوا مسلكاً غزلياً عفيفاً ارتفعوا به عن أدران الحس وانحدار الغريزة ، فكانوا أكثر قدرة على استيعاب تعاليم الإسلام وأشد استجابة لتهذيب الخلق طبقاً لضوابطه وقيمه ، بل ربما بدوا أشد صدقاً فيما طرحوه من تلك المؤثرات الإسلامية ، فكان المعجم الإسلامي ملاذاً لشعرائه ينهلون منه ويعلون ، ومن خلاله يعرضون صورهم على درجة من الصدق تختلف عما انتشر لدى شعراء المدن الحضارية التي أغرقها الأمويون بسيل من الغنى والثراء وألوان الترف المادى والاجتماعى .

ومع اتساع خريطة المعجم الإسلامي – على هذا النحو – اتسعت أيضاً أساليب المعالجة الفنية وتعددت صورها مابين تقارير مباشرة ، قد تكتفى بنقل دلالة الآيات أو الأحاديث بشكل مباشر ، وبين ما لجأ إليه بعض الشعراء من التصوير على النهج القرآنى أيضاً على النحو الذي بدا منه مواقفهم من مشاهد الغيب والقيامة والبعث والحساب والنشور والثواب والعقاب .

سابعاً: أن طبيعة هذا المعجم لدى الشعراء قد اختلفت فى معالجة قضية الرسالة فقل الحوار – نسبياً – حول ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم على الله صلى الله عليه عصر السلف فى صدر الإسلام ، ربما بسبب من وجود رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أبناء الجيل السابق مما دفع الشعراء إلى التركيز على مدحه عليه السلام والمشاركة معه فى الدعوة عن طريق توظيف ألسنتهم فى الموضوعات الشعرية المتعلقة بغزواته ، حتى أصبح ذكر رسول الله عليه السلام محوراً لكثير من المعانى التى أدارها الشعراء ، ومن ثم جاء التحول فى عصر بنى أمية من ذلك التصور الواقعى إلى نهج آخر يستهدف به الشاعر عرض القدوة الحسنة لولاة أمور المسلمين من خلال عرض الذكرى العطرة فى سيرة رسول الله عليه السلام كحدث تاريخى ، يطرح من خلاله الشعراء أمنياتهم فى تطبيق القدوة على ذلك النهج القويم ، إلى غير يطرح من خلاله الشعراء أمنياتهم فى تطبيق الموقف على ذلك النهج القويم ، إلى غير الفاصل الزمنى عما كان عليه الموقف لدى شعراء عصر المبعث ، ومن هنا بدت المعارضات الشعرية تعكس إحدى سمات العصر يعالجونها بشكل فنى بدا مختلفاً بحكم يمعارضات الشعرية كعب بن زهير ، أو ماشاع بعد ذلك من تيارات جديدة أخذت على عاتقها نشر الزهد والوعظ والإرشاد فى محاولات للخلاص من صراعات العصر وفتنه عاتقها نشر الزهد والوعظ والإرشاد فى محاولات للخلاص من صراعات العصر وفتنه

من ناحية ، واستكمالاً لسيرة السلف الصالح وسيره عليها من ناحية أخرى .

ثامناً: أن شعراء العصر قد نحوا بشعرهم منحى تاريخياً حين حرصوا على رصد الوقائع والأحداث مقرونة بدوافع دينية لا على مستوى شعراء الحزب الحاكم فحسب ، بل لدى أبناء الأحزاب الأخرى وراح الشعراء - عندئذ - يتوقفون طويلاً عند أحداث التاريخ الإسلامي ليتخذوا منها شواهد على ماهم بصدد تصويره من أحداث العصر ووقائعه ، ولتكن غزوات رسول الله صلى الله عليه وسلم محوراً لتأكيد الصور ودعم المواقف ، وليكن طابع الجهاد دينياً بالدرجة الأولى ، ولكن شعراء العصر تجاوزوا المدى حين أداروا حوارهم في شكل عدائي لم يعرف حدوداً بعينها ، فانتهى كل حزب منها إلى تكفير أبناء الأحزاب الأخرى ، واستغرق الشعراء تصوير جوانب الصلال في كل فرقة على حدة ، وكأن الهدف الأسمى قد أصبح سياسياً أكثر منه كهدف ديني ، يستهدف به المسلمون نصرة دين الله في كل حزب على حد تصوير شعراء الأحزاب المختلفة ، صحيح أن فريقاً من الشعراء قد توقف عند تصوير الفتوحات الإسلامية ، وماكان من انتصار المسلمين على أهل الشرك ودياره ، ولكن فرقاً كثيرة ظلت تتناحر ، وتناحر معها الشعراء قصداً منهم إلى خدمة قضاياها ، فراح كل حزب يكفر من لايأخذ بمبادئه أو ينتمي إلى أبنائه ، ومن هنا وظف الشعراء المعجم الديني في خدمة صراعات تلك الفرق متجاوزين بذلك حد التوظيف الفردي الذي عكسه موقف شعراء النقائض حتى أصبحت الأمور أكثر تعقيداً من خلال لغة العنف ومنطق التحدى والتفكير في سبيل تحقيق مصالح سياسية استهدفتها الأحزاب فحسب .

ثامناً: أن شعراء البيئة لم يأخذوا من المعجم الإسلامي بشكل متشابه أو على نسق متقارب ، فقد بدا بعضهم أقرب إليه بحكم تخصصه في موضوع الزهد مثلاً مما حدا بهؤلاء إلى توظيف شعرهم في منطقة الوعظ والإرشاد والتوجيه ، الذي يستهدف إنقاذ شباب العصر من التجاوزات الدينية التي فرضتها تيارات اللهو والمجون وبدايات الزندقة ، فراح الزهاد – آنذاك – يضعون أساساً فكرياً لزهدهم ويؤصلون لإرهاصات فلسفة إسلامية بدت ممزوجة بحس التصوف ، وسار هؤلاء في اتجاه آخر بدا إسلامياً فلسفة إلى توظيف صادقاً أكثر مما كان عليه الحال في التأويلات القرآنية التي لجأت إليها الفرق الأخرى من جبرية وقدرية ومرجئة ومعتزلة ، حيث راحت كل فرقة تسعى سعياً إلى توظيف المعجم الإسلامي في خدمة القضايا التي يتبناها أبناؤها على الصعيد السياسي أيضاً ،

ومن هنا بدا شعراء الزهد أكثر صدقاً وأشد عمقاً لخلاصهم من تلك الدوافع ومحاولاتهم النأى عن تلك الصراعات ، وصدورهم بشكل واضح عن عمق دينى لايعرف مواربة ولاتزلفا مما ترجموه فى سلوكهم وحاولوا نشره بين شباب المجتمع ، ولعل إفادة الشعراء من المعجم الدينى فى هذه المنطقة بدا مكثفاً وعميقاً من ناحية ، وأشد دلالة على استيعابه والحرص على ذيوعه ونشره من ناحية أخرى .

تاسعاً: أن بعض شعراء العصر قد أخذوا أنفسهم بجرأة متميزة في سبيل الدفاع عن مبادئهم ، فلم يتورعوا من توجيه مدائح الخلفاء إلى صورة نصائح يدفعون بها إليهم ، وكأن الشاعر بذلك يصنع أمرين:

أولهما : حين يمدح الخليفة واضعاً أمامه الصورة المثالية لما ينبغى أن يكون عليه كولى أمر للمسلمين ، يتحمل مسئولياتهم ويذود عنهم ، حتى وإن بدت فيه بعض النقائص ، فلعل هذه الفضائل الدينية تحفزه إلى تلافيها أخذاً بالمنهج القويم الذى يصوره الشاعر في سياسة الخليفة مع رعاياه وخصومه ، أو التوقف عند عرض حدود علاقته بربه من منطق تدينه وقربه من الله سبحانه وتعالى .

وثانيهما : حين يتقدم الشاعر إلى الخليفة مادحاً بشكل مباشر يبدو من خلاله شديد الحرص على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى فى حضرة الحاكم ، وهو أمر لم يرفضه الخلفاء ، بل بالغ بعضهم فى الاستجابة له على نحو ماكان من موقف عمر بن عبدالعزيز مما قدم إليه من نصائح على ألسنة الشعراء وزهاد العصر ، فكان الرجل كثير الاستماع إليهم ، كما كان كثير الأخذ بأقوالهم ، وهو مجال أسهم تيار الزهد فى تدفقه مما أوجد شاعراً مسلماً قادراً على قول كلمة حق فى حضرة السلطان ، وحريصاً على التذكير بالآرة كسراً لحدة موجة الترف والحس الحضارى الذى بالغ فيه العصر ، وغرق فى خضمه بعض الخلفاء إلى أذنيه على نحو ماعرف – تاريخياً – عن سلوك الوليد بن يزيد ومجونه ، سواء اعتمدنا فى ذلك على استقراء أخباره وتاريخ سيرته ، أو مانتأمله فى شعره من ارتفاع موجة اللهو الزندقة إلى درجة من المد العالى بما لايتناسب مع موقع خليقة المسلمين أو حتى ولى عهد الخلافة .

عاشراً: أن هناك بعض الخلفاء قد تأثر بمسلك الشعراء ، فراحوا بدورهم يطرحون ماتأثروا به من المعجم الإسلامى ، صحيح أن منهم من كان غير شاعر وهو يستوحى من المعجم الكثير بحكم موقعه كخليفة للمسلمين ، وخطيب فيهم ، ولكن فريقاً من الخلفاء كان قريباً من عالم الشعر ، بل كان منهم شعراء حاولوا أن يقتحموا الميدان فزاد ثراؤهم الفنى من خلال هذا المصدر ، على نحو ماكان من خطبة الجمعة التى

نظمها الوليد شعراً ، فبدت قصيدته قادرة على أن تنضح بكثير من المعانى الإسلامية في كل أبياتها ، حتى أصبحت نظماً دينياً ، أو شعر وعظ دينى يتناقض مع السلوك العملى للخليفة في حياته ، وتتسق مع موقفه كولى أمر عليه النصح والإرشاد والتوجيه.

ومما لايعتريه شك أن هذين الاتجاهين لدى الشعراء الناصحين للخليفة ، ولدى الخلفاء ممن عمدوا إلى المعجم الإسلامي فأكثروا من الإفادة منه يكشفان عن طابع الحرص على هذا المعجم كجدول ثقافي ومصدر فكرى ، دون أن يعنى هذا بالضرورة – أن ثمة براءة من الفساد الأخلاقي الذي هدد كيان المجتمع الإسلامي في عصر بني أمية ، مما أدى إلى ارتفاع أصوات التحذير ، والضيق بما شاع حول طبائع ذلك السلوك ، وربما كان ارتفاع هذه الأصوات أكثر وضوحاً لدى الرعية ، أما على مستوى الخلافة فكان هناك من جرفه تيار الحكم ومطامع السياسة حتى صرفه – أو كاد – عن أي اتجاه ديني عميق ينبغي أن يسير فيه ، أو يحرص عليه ، أو يجاهد في سبيله .

ويظل واضحاً في معجم شعراء العصر أن ثمة مفارقات قد بدت لدى الفحول منهم بين الإكثار من صور المعجم الإسلامي وتقاريره ، خضوعاً منهم لطبيعة المواقف خاصة ماكان منها رسمياً على نحو مايتأكد في مدائح جرير والأخطل والفرزدق ، وفيها بدت كثافة المعجم شديدة الوضوح إلى الحد الذي يكاد يوهم المتلقى أنهم من رجال الدين ، أو – على الأقل – من شديدي التمسك به ، على الرغم من أن وقائع حياتهم وأخبارهم تكشف عكس ذلك فقد عرف الفرزدق برقة إسلامه ، وكان الأخطل نصرانيا ، ولكنه الحرص من قبل هؤلاء جميعاً على تأكيد شرعية الخلافة في البيت الأموى ، وتبرير مواقف الخليفة محاولة منهم لإرضائه ، وتثبيت أركان حكمه ، الخيل الديني مطلوباً – بذلك – على الصعيد المدحى الذي عد فيه شعراء الخلافة أبواق دعاية ، أو وسائل إعلام ، عليها أن تنهض بوظيفتها المنوطة بها ، وعلى الخلافة أن نشجعها أو – على الأقل . تبدو عاجزة عن الاستغناء عنها .

على أن هذا المسلك بدا متناقضاً متصارعاً لدى أولئك الشعراء أنفسهم مع مسالكهم الأخرى حين حولهم البلاط الأموى إلى الأسواق الأدبية الكبرى في المربد والكتاسة ليصرفوا – هناك – طاقات الشباب وليميلوا بهم حتى عن مجرد التفكير في السياسة أو الممارسات العملية التي قد تجرهم إلى التكتل أو التورط في انتماءات حزبية أو فتن تناوئ الخلافة ، فما كان من أولئك الشعراءالكبار إلا أن خلعوا ثوب الوقار ،

وتخلوا عنه ، ولم يعرفوا قيماً ولاخلقاً ولارادعاً من ضمير ، حتى بدوا كأنهم من أبناء الجاهلية ، أو أقرب إلى أهل الوثن ، فكان سلوكهم في النقائض سبيلاً إلى تحقيق الوظيفة التي فرضتها عليهم الدولة الأموية حتى كادوا – بذلك – يضربون صفحاً عن المعجم الإسلامي ، إلا ماجاء منه – على ندرة ملحوظة – في بعض الصور الهجائية ، ولكنها كادت تخبو تماماً في سلوك الشاعر منهم حين راح يتبارى في الإقذاع والفحش وهتك الأمراض التي أصابت – فيما أصابت – زوجات الشعراء ، أو أخواتهم أو أمهاتهم ، في كثير من الصور المشوهة التي تركت رصيداً قبيحاً في الحضارة العربية ، وقدمت بذلك مادة جاهزة لشعراء الشعوبية بعد ذلك أخذوا من خلالها يسخرون من العرب ويتندرون بهم في الأعصر العباسية .

على أن استجابة الشعراء للأهداف الرسمية للخلافة ومحاولاتهم كسب جماهير الشباب من حولهم قد أعمتهم عن القيم الإسلامية التي أكثروا هم أنفسهم من عرضها في قصائد المدح أو الرئاء ، أو غيرهما من موضوعات الشعر .

وتظل نتائج النظر والتدقيق في هذا المعجم ، وتأمل رؤية تفاصيل الشعر من حوله رهناً بمنطق الالتزام والتخصص والصراع ، ففي ظل هذا الإلتزام تخلى الشاعر الأموى عن ثوب الوقار إلى حين ، وفي ظلال ذلك التخصص لم يعرف سبيله إلى المعجم الإسلامي بصدق في معظم الأحيان ، خاصة من تخصص من شعرائه في فن الغزل اللاهي في المدن الحجازية أو من عرف سبيله إلى الفحولة عبر النقيضة في البصرة أو الكوفة .

على أن هذه الملاحظة الأخيرة لاتسقط ماسجلناه قبلها حول كثافة الحس الإسلامى ، والبحث الدائب من قبل الشعراء حول التنويع فى المؤثرات ، والإكثار من تصويرها على صعيداً للموضوعات المختلفة من ناحية ، وفى كثير من صورها من المنطق العقائدى ، ومايصحبه من عبادات أو شعائر أو سلوكيات أو تاريخ من ناحية أخرى .

وبذا تظل هذه المواقف رهناً بعدة نتائج ترتبط ارتباطاً وثيقاً بهذا المعجم ، حيث تكشف عن دلالاته المختلفة ، ابتداء – في ذلك – من الدلالة النفسية التي تسجل صراعات حقيقة عاشها الشاعر الأموى بحكم رسوخ القيم في نفسه ، خاصة ماتظهر منها على ألسنة شعراء الزهد والوعظ والقصص الديني مما لانستطيع إنكاره ، حتى لانجني – بذلك – على شعراء العصر جميعاً ، فهناك رصيد نفسي – بالضرورة – من وراء هذا الحرص على المعجم الإسلامي وهناك صور متعددة للإفادة منه في فن

الشعر ، مع اختلاف بين في ذلك الجانب النفسي حسب طبيعة الشاعر نفسه ، وماعرف تاريخياً من سيرته وسلوكه ، وكذا حسب طبيعة الموضوعات مابدا منها قادراً على التطوير لاستيعاب هذا التيار ، أو مابدا منه نافراً بسبب جموح أصحابه كما تكشف في فن النقائص التي ركزت – أول ماركزت – على النقائص والمثالب ، والصراع الدائب في أطر البحث والتنقيب عنها ، ثم هناك الدلالة الفكرية التي حملها هذا المعجم بين طياته على مستوى عقائدى وتراثي معا ، فلاشك أن حرص الشعراء على إثبات قدرة الجدول الإسلامي على النهوض كعنصر بارز يسود بين قصائدهم ويهيمن عليها كبقية المصادر الفكرية قد أسهم في دفع الشعراء إلى الإكثار مما أخذوه منه على سبيل التبارى والتفوق ، فكان بذلك جدولاً أصيلاً وراسخاً ، أثبت صموداً وتفوقاً إلى جانب الجدولين الآخريين : الجاهلي والحضاري ، وإن كان ذلك الرسوخ – كما رأينا – بدا أشد وضوحاً لدى بيئات معينة بدت أقرب – في سلوكها – إلى الحس كذلك أنفس الشعراء .

كما تظل الصور هذا المعجم دلالتها الاجتماعية في كشف أبعاد السلوك البشري المتصارع ، وكيف بدا معدلاً تحت ظل الإسلام ، على اختلاف درجات العمق الديني وفهم أصول العقيدة ، ولكن الذي لاشك فيه أن ثمة حرصاً بدا ظاهراً في كثير من أساليب المعالجة من المنظور الديني ، إذا أسقطنا من حسابنا الأخطل بحكم نصرانيته ، وقدرته على التلون ، حتى وصل إلى ماوصل إليه في بلاط الخلافة فأصبح شاعرها الأول (٢٦٤) .

ثم يأتى البعد التاريخى مسجلاً دور هذا التيار الإسلامى فى مواجهة تيارات كثيرة تزاحمت على البيئة وتصارع بسبب منها شعراؤها فما كان من معظمهم إلا أن أفادوا من التاريخ الإسلامى صوراً ناصعة ومواقف صادقة وضعوا من خلالها الأصول أمام الخلفاء ، وزادوا من خلالها أحداث عصر السلف الصالح توثيقاً وتأكيداً .

<sup>(</sup>٣٦٤) انظر: الأخطل شاعر بني أمية للدكتور غازي .

## الفصل الثانى أبعاد المؤثر الحضارى والسياسى (نظريسة الخلافة)

انطاقت القصيدة الأموية فى شكلها العام من منظور تقليدى حرص فيه معظم شعرائها على الاستجابة للطابع الإحيائي للعصر فى مجمله ، وإن لم يكن الطابع الوحيد فى الميدان ، إذ سايره فى نفس القوة تيار سياسى وحضارى بدا متعدد الاتجاهات والتأثير فى مسيرة القصيدة ، وكشف ماتحتويه من ألوان الصراعات ، وأشكال المفارقات الفنية .

وعودة سريعة إلى طبيعة البنيان الأساسى فى هذا المجتمع قد تكشف لنا كثيراً من مظاهر التحول الذى شهده ، وغير كثيراً من صور حياة الناس فيه :

فعلى المستوى الجغرافي انتقات حضارة الحكم من قلب الحجاز من المدينة ، إلى الكوفة على عهد على ، ثم استقر بها الحال في دمشق طول فترة الحكم الأموى ، على نفس المستوى الجغرافي شهدت الدولة قدراً هائلاً من الانساع ، وهو اتساع له أهميته وخطره لأنه ضم مع الأرض أجناساً مختلفة ، فلم تعد المسألة قصراً على مهاجرين أو أنصار ، بل هناك موال من الأعاجم ، وهناك حضارات راحت تزاحم الجنس العربي ، وتزداد عليه ضغوطها التي تتنوع بتنوع البيئات التي تعددت هي الأخرى في ظل حكم الدولة الإسلامية .

وعلى هذا النحو بدأ الفاتحون يجنون ثمار فتوحاتهم من جراء ذلك الامتداد والاتساع الذى تجاوزوا به حدود شبه الجزيرة ، حتى تعددت لديهم البيئات والأجناس – كما رأينا – وبقى لهم على المستوى الاقتصادى – أن يجنوا من حصيلة تلك الفتوح رصيداً هائلاً من صور الثراء المادى مما أتاح لهم تشييد القصور واستخدام العبيد من أبناء الأمم المفتوحة ، وأصبح من الطبيعى أن نجد صدى – بل أصداء – لهذا كله في طبيعة العلاقات الاجتماعية لدى أبناء مجتمع بنى أمية .

وأول مايلفت النظر في صيغ العلاقات ماطراً عليها من صور التنوع بتعدد البيئات ، صحيح أن هناك قاسماً مشتركاً راح يجمع بينهم كرد فعل لمواجهة الغنى والثراء ولكن كل بيئة ظلت متمتعة بميزاتها الخاصة ، وكيانها المنفرد الذي يميزها عن البيئات الأخرى ، ففي مكة والمدينة ظهر رد الفعل سريعاً لهذا الثراء ، إذ إزداد تأثيره على أبناء المدينة بالذات بعد أن فقدت مكانتها السياسية كدار للحكم ومركز للخلافة الإسلامية ، ولم يبق لها إلا مكانتها الدينية في نفوس المسلمين وكأن شباب المدينة قد ضاقوا بما سلب منهم من سلطان سياسي ، فحدث لديهم رد فعل مزدوج : من جانب سلبي يتعلق بفقدان اتزانهم نتيجة سحب السلطة منهم ومن جانب إيجابي غلفه التعامل

من منظور الثراء والغنى الذى فاض عليهم ، فحاولوا استغلاله فى تزيجة ما أتيح لهم من فراغ ، يسنده ماكان تحت أيديهم من عناصر أجنبية وكانت نتيجة اجتماع ذلك كله أن تبلور واقعهم النفسى فى رغبة جارفة للانقياد فى تيار اللهو والترف ، ومحاولة التحرر ، مما بقى لمجتمعهم من قيم أفسدها ذلك الطابع الحضارى المترف الذى عكس حجم الثراء المادى ، كما عكس فى نفس الوقت إحساسهم بالفقد أو الضياع السياسى ، أو – على الأقل – حالة اللامبالاة إزاء أنظمة الحكم ومواقف الخلافة .

ولعل انتشار شعر الغزل في تلك البيئة يعد استجابة صريحة وواعية لتلك الظروف ، فهو أقرب تناسباً وأشد اتساقاً مع منطق الترف الحضارى ، وأكثر قدرة على استقطاب مالدى شباب العصر من صور الفراغ ، ولذا راح الشعراء - كما سنرى يجتهدون في تطوير غزلهم بعيداً عن الموروث الجاهلي ، أليست الحياة على نسق مختلف عن الجاهلية بحكم صراعاتها الجديدة ؟ مما يدفع إلى ظهور محاولات متعددة ومتجددة لتطوير قصيدة الغزل المتخصصة ، لتتناسب مع طابع الغناء وموجة الطرب ، بل وصل التجديد إلى الموقف الغزلي ذاته ، كما سنرى - أيضاً - عند عمر ابن أبي ربيعة في مدرسة مكة .

ومع انتشار الغزل بطابعه الخاص على هذا النحو انتشرت دور الغناء ، وغنيت فيها القصائد والمقطوعات وراح الشعراء ينظمونها أحياناً بقصد الغناء (۱) ، مما أدى إلى تجاوزهم عن حديث الأطلال ، وغيره من مواقف نسبية باكية حزية ، كما تجاوزوا الأوزان الطويلة ففضلوا اختياراً القصار منها ، أو قصروها عن طريق المجزوءات والمشطورات بما يواكب موجة الغناء ، ويشبع حاجة أهلها .

وعلى هذا الأساس نستطيع أن نرصد صراعات العصر الأموى قبل أن نعرض لنصوص شعرائه ، فعلى مستوى البناء الأساسى رأينا حال المجتمع ، وماحدث فيه من تحول فى مجال الاقتصاد والاجتماع مما ينعكس بالضرورة فى الفن ، وإن لم يكن بطبيعة الحال – هو الصورة الوحيدة التى لم يمكنها استيعاب هذه المقومات ، خاصة إذا وضعنا فى الاعتبار أن ثمة تراثاً طويلاً يضرب بجذوره عبر العصر السابق ، بل يمتد إلى العصر الجاهلى ، ومن هنا تزيد الأزمة الثقافية تعقيداً وتتعدد فيها الخيوط والاتجاهات بين قديم وجديد ، بل أخطر من هذا بين عربى وأجنبى مع تعدد الأجناس، ولذلك نستطيع أن نتعرف هنا على الفن كثمرة شرعية ، أو هو جزئية من

<sup>(</sup>۱) د. شوقى ضيف ، التطور والتجديد في الشعر الأموى ٢٢١ ومابعدها ، والشعر والغناء في مكة والمدينة .

ثقافة العصر التي عكست تيارات الحياة ووقائعها ، وأسهمت في بلورتها في دائرة متخصصة دقيقة ، وجد فيها شعراء العصر مجالاً طيباً لطرح هذا التخصص ، فإذا الغزل يتحول إلى موضوع شعرى قائم بذاته ، وإذا الشاعر يطرح فيه كل مايريد بثه من تجاربه أو قيمه ، بل إن الأمر تجاوز هذا التخصص إلى موقف أدق ، وصل فيه التخصص إلى درجة من التحديد في الموضوع الواحد ، وإذا بنا نواجه بشعراء الغزل ينقسمون إلى مدرسة حضارية وأخرى بدوية ، وإذا بقصيدة الغزل تأخذ مسارها في تيار غزل لاه ، وآخر عذرى متخصص أيضاً ، ناهيك عن مدارس غزلية أخرى بين الاتجاهين ، ثم أضف إليها غزل المقدمات برصيده الضخم الذي يصعب تجاهله في بنبة القصيدة العربية بعامة .

وعلى هذا النحو بدا التخصص ظاهرة تستوعب الاختيار من هذا الركام الثقافى الذى أتيح للأمويين ، وازدحمت به عقولهم ، وفاضت به مشاعرهم ، وهو ركام لم يجد الوسيلة الناجعة لاستكشافه إلا من خلال تلك البيئات التى تعددت اتجاهاتها من خلال ما استوعبته منه .

وبدت مكة والمدينة من أشد البيئات حرصاً على تسجيل رد فعل الثراء المادى والتفاعل البشرى ، حيث شاركت مع الجنس العربى عناصر أجنبية غنيت بها دور الغناء ، وأسهمت في رواج هذا التيار ، وإن كان الشباب فيه ظلوا ملتزمين بقدر من الاعتبار لقيم مجتمعهم الموروثة ، فلم يصلوا بشعرهم إلى درجات الفحش أو التحرر التي كنا نراها عند امرئ القيس مثلا في الجاهلية ، ومازالت أصداء البيئة الإسلامية تقيهم عنف الميل إلى هذه الاتجاهات الفاحشة ، خاصة مع الاختلاط بعناصر أجنبية قد تسهم في إشعال جذوتها كما يظهر بعد ذلك في العصر العباسي .

وعلى أية حال فإن شعراء تلك البيئة قد حرصوا على أن يعرضوا تجاربهم الشخصية ممزوجة بظروف واقعهم ، وصادرة من خلاله ، وهو مانجده مطروحاً في بقية البيئات التي احتوتها الدولة الإسلامية آنذاك عبر امتدادها الشاسع بين الشرق والغرب .

ففى مقاب ثراء مكة والمدينة وانعكاسه فى حياة أبنائها نجد نمطاً آخر مختلفاً تماماً فى بوادى الحجاز ونجد ، لدى أناس مازالوا يحرصون على بساطة الحياة ، يطويهم شظف العيش ، فكانوا أقرب إلى الأسلوب الجاهلي في أساس حياتهم الاقتصادية ، ومازال الرعى والتنقل خلف وسائل الحياة شاغلهم الأول ، وكأنهم ظلوا بمنأى عن تيارات الحضارة المترفة : الأمر الذي جعلهم أكثر اتساقاً مع القيم

الإسلامية ، فراحوا يجمعون بينها وبين موجب ماورثوه عن الجاهلية ، ومن خلال المستويين عاش شباب العصر ، ومنهم بعض شعرائه ، ولكن البعض الآخر آثر الفرار من صراعات هذا الواقع ، وأسرف في المشاركة في حركة الشعر بعيداً عن بيئته ، فقد رحلت مجموعة منهم إلى مقر الخلافة الأموية ، وراحت مجموعات أخرى تقتحم على الولاة عقر دارهم ، لتجد مجالها في الحياة الجديدة المترفة ولتخوض صراعات سياسية من نمط مختلف ، ولذلك يسقط الزعم بأن الشعر قد ضعف في تلك البيئة وين نأى عن المدح والهجاء ، فالحقيقة أن الشعر قد تخصص في تلك البيئة في الغزل العذري ، ومالم يتخصص منه رحل مع أصحابه في هجرة فنية قوية إلى مصادر الحكم ومراكزه ، ومن هنا ظلت له قوته في بيئته وخارجها في آن واحد بل ظلت لكل شعر في بيئته خصائصه وسماته التي تميزه ، وكان منها عند هؤلاء العذريين الطابع الإسلامي الذي انطلقوا منه في غزلهم وجلين حذرين ؛ آخذين منه مايدعم الجانب الإيجابي في بداوتهم .

ويأتى دور البصرة والكوفة فى تلك الفترة من تاريخ الدولة الإسلامية ليبدو دوراً متميزاً ، وأشد مايكون تصويراً لصراعات العصر ، منذ تحرك عائشة وطلحة والزبير من البصرة فى موقعة الجمل ، إلى تحرك على وأتباعه من الكوفة ووقوع المعارك بين البلدين ، لتشهد المنطقة صراعات وقلقاً سياسياً يمتد بعد هذا بين على ومعاوية فى «صفين» ، لتزداد – وقتئذ – خصوبة المجال أمام الشعراء لتصوير كل هذه المواقف الحربية ، ولتكون مصدراً لشعرهم .

ومع انتصار معاوية ومع تولية المغيرة على الكوفة يترك للشيعة بعضاً من حرية الفكر ، حتى تصبح بعد هذا معقلاً للتشيع ، ويأتى مقتل الحسين فى كربلاء وهو يقاتل جنود عبدالله بن زياد ، ويتلاوم الشيعة ويتحسرون على ماكان منهم من تقصير فى حق الحسين ويصرون على الحرب كما يصرون على التوبة على ماكان منهم حتى سموا «التوابين» ، وكأن الكوفة تسهم بباع طويل فى إشعال نيران الحروب واستمرار الصراع السياسى ، حتى تشارك فى ثورة ابن الأشعث فى عهد الحجاج ، وهى ثورة عرفت بطموح صاحبها إلى تولى الخلافة والانتقام من ظلم الحجاج ، كما تشهد الكوفة ظهور زيد بن على بن الحسين ونظريته «الزيدية» فى الخلافة وكيف قتل وصلب الكناسة ، وفى مقابل هذا كله تظل البصرة تضج بالعصبيات القبلية وماصحبها من شعر المدح والفخر فى زحام ضروب أخرى من تلك الصراعات .

ففي مثل هذا المناخ السياسي من الثورات والقلق والتوتر والصراع يجد الشاعر

مجالات خصبة للنظم والمشاركة ، وفي مقابل الشاعر المتخصص الذي رأيناه في بيئات الغزل يظهر الشاعر الملتزم بقضايا الفرقة أو الحزب الذي يدعو له ، ويؤمن بأفكاره وآرائه ، ومع توظيف الفن في خدمة صراعات الشيعة في الكوفة ، يوظف أيضاً في خدمة صراعات الشيعة في الكوفة ، يوظف أيضاً في خدمة صراعات الخوارج في البصرة ، وهنا يكثر شعر المدح والهجاء استجابة للجدل بين الأحزاب ، واجتماعها على معارضة الحزب الحاكم ، ومع هذا تظل للسياسة الأموية أصداؤها في هاتين البيئتين حين تنشب فيهما حرب لسانية بين أكبر شعراء العصر من الفحول ، وهي معارك تعكس مزيداً من العصبيات وتأجج نيران الصراعات ، وتعد إفرازاً طبيعياً لها من ناحية ، كما تعكس حرص الدولة على شغل شباب العصر عن المشاركة في السياسة وصراعات الأحزاب عن طريق هذا التيار من فن النقائض من ناحية أخرى .

وفى خراسان تشتد المنازعات ، وتزداد الحروب عنفا ، ويزدحم الموقف حول فكرة العصبيات خاصة فى إقليم غير عربى ، ويأتى الولاة من العرب ليزيدوا من اشتعال العصبية القبلية عن طريق تحيز كل وال إلى قبيلته وأبنائها دون غيرها ، الأمر الذى أثار حمية القبائل وأحيا بينها فكرة المثار حتى كادت تعود إلى جاهليتها الأولى بكل صراعاتها العراقية ، ومع كثرة هذه الأحداث يكثر الشعر خاصة مع «كثرة المضريين يزداد قول الشعر وتتدفق الشاعرية على حد تعبير الدكتور شوقى ضيف (٢).

ويبقى موقف الشام متميزاً أيضاً بين هذه البيئات ، وكأنها حين كسبت السياسة بحكم المقر الرسمى للخلافة كسبت معها كثيراً من مواهب الشعراء ، فأصبحت محل جذب لكثير من كبار شعراء العصر ، وإن لم تنجب منهم شاعراً مشهوراً ، وكأنها اكتفت بتبنى هؤلاء الذين آثروا الوفود إليها من مناطق مختلفة ، فمن الحجاز يأتى الأحوص وكثير وابن قيس الرقيات ونصيب ، وكأنهم يكتفون بما نظموه من غزل حجازى ليبدأوا عرضاً مدحياً جديداً للخلافة ، حتى انتهى الأمر إلى تحول سياسى مؤقت كما حدث عند ابن قيس الرقيات الذي عرف بالمجاهرة بعدائه للأمويين ، والتزامه بقضايا الحزب الزبيرى ، ومن العراق وفد على الشام فحول العصر الذي عرفوا بمعاركهم الهجائية اللاذعة ، فجاءوا يتزاحمون على أعتاب الخلافة الأموية وبينهم يدور التنافس حول إمارة الشعر في بلاط الخلافة ، ومع جرير والأخطل والفرزدق يأتي أيضاً وفد من شعراء كبار عرفوا بمكانتهم في ميزان الشعر ، ومنهم عبدالله بن الزبير الأسدى وأعشى شيبان ، وذو الرمة وكان للأخير منهم موقف متميز عبدالله بن الزبير الأسدى وأعشى شيبان ، وذو الرمة وكان للأخير منهم موقف متميز

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب العصر الإسلامي ، التطور والتجديد في الشعر الأموى ص٤٨ .

لدى النقاد لأنه أقحم نفسه فى مدح الأمويين ، ولكنه حرص على بداوته وذاتيته مما أسقطه فى ميزان النقد فى العصر (7).

وهكذا أصبحت بيئة الشام موطن جذب تلتقى فيها وفود الشعراء من غير أبنائها، إلا من كان لهم موقف السياسة بحكم الانتماء إلى البيت الأموى الحاكم. أو التمتع بأصالة النسب القرشى ، فإذا هم يدخلون الميدان ، ويتركون فيه رصيداً من فنهم الشعرى . كما نجد عند يزيد بن معاوية ثم ابن أخته يزيد بن عبدالملك ،ومن بعدهما الوليد بن يزيد الذى عرف بمجونه وشعره الماجن ، وإن كان الإسهام الحقيقى لهؤلاء فى الفن الشعرى بدا ضئيلاً إذا ماقيش بذلك التراث الضخم الذى تركه الشعراء الوافدون على الشام (٤) .

ومن النوافل هنا أن نتحدث عن البيئة المصرية في تلك الفترة وهي مازالت مشغولة ببقايا المؤثرات الحضارية من اليونانية والرومانية ، ولم يزدهر فيها فن الشعر إلا من خلال شعراء الوفود الذين أتوا إليها على عهد عبدالعزيز بن مروان ، ووفدوا من أقاليم مختلفة وكان منهم من «نجد» جميل وكثير ومن الحجاز ابن قيس الرقيات ، كما جاء إليها نصيب وأيمن بن خريم ، وترك هؤلاء فيها بعضاً من فن الشعر الذي اشتهر به كل منهم ، وإن كان لقاؤهم قد تم على مائدة المديح أيضاً ، لتظل مكانة مصر في هذه الفترة في الشعر رهناً بضعف مكانة العناصر اليمنية التي كثر وفودها عليها منذ الفتح على النحو الذي استنتجه الدكتور شوقي ضيف ، (٥) وهو مايمكن – أن يضاف الفتح على الإقليم عن مناطق الصراع الكبرى التي ضج بها العصر واحتدمت فيها المنافسة وازداد التحدي بين الشعراء سواء في الساحة السياسية أو ماوراءها .

ووسط هذا الحشد من الانقسام البيئى ، ومع تعدد الاتجاهات وأنماط الصراع ظلت الدولة الأموية شديدة الحرص على عروبتها ، حتى توقف موجة المد الأجنبى عند حجمها الطبيعى ولئلا تمثل خطراً سياسياً على الدولة . وهو ماحدث بعد ذلك فى عصر بنى العباس حين أخذت الصراعات عمقاً جديداً فى إطار الشعوبية القومية وماساندها من تيارات التطرف فى العصر .

ويظل مع هذا الضجيج تمايز عصر بنى أمية في موقفه الحضاري والتراثي

<sup>(</sup>٣) د. يوسف خليف ، ذو الرمة شاعر الحب والصحراء ٤٤٣ .

<sup>(</sup>٤) يراجع في تفاصيل هذا الموقف كتاب التطور والتجديد في الشعر الأموى .

<sup>(</sup>٥) د. ضيف ، العصر الإسلامي (القصل الخاص بمراكز الشعر الأموى) .

د، خليف في كتابه (تاريخ الشعر في العصر الإسلامي) الفصل الخاص ببيئات الشعر الأموى.

معاً، مما انعكس في موضوعات الشعر المختلفة ، وبدا شعراء المدح ، – بصفة خاصة – أكثر التصاقاً بصراع التيارات الموروثة والجديدة ، ولذلك ظل للقصيدة المدحية شكلها التقليدي النمطي ، وتعلق محتوى المدحة بصراعات بلاط الخلافة ، أو أي صراعات أخرى من قبل الأحزاب السياسية المناوثة لها ، حيث راح الشعراء يوظفون المدح على غير مارأينا في العصر السابق في شعر الدعوة والفتوح والوعظ ، إذ أخذ اتجاهات مختلفة بدا فيها العنف وغلب عليها الجدل وتجسدت فيها ملامح الصراع وفيها أيضاً يظهر التسليم بأن الفن الشعري قد يتحول في جانب كبير منه إلى حجج تستهدف الدعاية لهذا الحزب أو ذاك ، للإقناع بمبادئه أو تأكيد حقه في الخلافة ، أو ضرب الاتجاهات الأخرى التي قد تتعارض معه ، أو – بمعنى آخر – يتحول إلى أدب احتجاجي خطابي .

وعلى هذا لم يقف الشاعر الأموى - حتى فى أشد الموضوعات تقليدية - عند دائرة الفضيلة كما تصورها الشاعر الجاهلى أو ما أضافه إليها شعراء صدر الإسلام ، بل حوَّلها إلى قصيدة سياسية - إذا جاز هذا الوصف - وراح يخلط السياسة بالدين من قبيل تأكيد شرعية الحكم فى الحزب الذى يتبناه ، ودخلت فى المدح أفكار لاعلاقة لها بالدين الإسلامى ، بقدر مابدت علاقتها واضحة بنظم الحكم الأخرى التى أسقطها الفاتحون ، فترددت فكرة التفويض الإلهى للحاكم ، وما يستتبعها من حتمية الوراثة فى أسرته ، ومايلحق بذلك من صور خاصة لعلاقته بالرعية وبأعدائه ودوره فى الجهاد الإسلامى أيضاً من نفس المنطلق .

ومع هذا التحول في محتوى المدحة الأموية بقى للقصيدة وجهها القديم من حيث الشكل الفنى ، ولم يتجاوز التغيير فيه حدوداً ضيقة سبقت لها نظائر أيضاً في عصر صدر الإسلام (١) ، وبقى لشاعر العصر فيها مجرد الإكثار منها مما نجده في فن المقطوعة – مثلاً – أو القصيدة التي تتخلى عن المقدمة ، وهي أشكال لم تنتشر بشكل يجعلها قاعدة القياس للحياة الفنية ، بل ظلت استثناء على هامش تلك الحياة في معظم الأحيان .

وفى موضوع الهجاء رأينا للتأثير الإسلامى مجالاً رحباً عند شعراء صدر الإسلام ، ولكن الشاعر الأموى وجد نفسه فى دائرة – بل دوائر – الصراعات داخل هذا الفن ، خاصة مع تأجج نيران العصبية القبلية من جديد ، فقد اتسع المجال ، وشجعت الدولة الشعراء على خوض المعارك اللسانية التى شهدتها الأسواق الأدبية فى

<sup>(</sup>٦) تراجع هذه الظاهرة تفصيلاً في الجزء الأول من هذا الكتاب.

المربد والكناسة ، وراح كل شاعر من الفحول يستجمع أدواته الفنية ، ويتسلح بتاريخ القبائل ويتثقف بمثالبها حتى يفوز على خصمه ، ويكسب المزيد من تصفيق الجمهور وإعجابه . وأمام هذا الضجيج الاجتماعى والتشجيع السياسى كاد شعراء الهجاء أو النقائض يفقدون توازنهم أمام المؤثرات الإسلامية ، صحيح أنهم – كما رأينا فى المعجم الإسلامي – أخذوا منه مادة وفيرة ولكن أخذ المادة شئ والتعامل مع مادة أخرى نهى الإسلام عنها شئ آخر ، فسرعان ما انزلق شعراء النقائض فى زحمة الحماس والتصفيق إلى خضم الإقذاع والفحش فى السب ، والإكثار من الشتائم التى اتخذت من هتك الأعراض مجالاً لها ، ولذلك ترك شعراء هذا الاتجاه – على فحولتهم الفنية – وصمة عار فى جبين الحضارة العربية من خلال جهودهم التى بذلوها كل ضد خصمه ، وفيها تجاهلوا التيار الإسلامي ، واستجابوا للموقف بذلوها كل ضد خصمه ، وفيها تجاهلوا التيار الإسلامي ، واستجابوا للموقف شباب العصر من ناحية ، وحققوا للسياسة الأموية ماتمنت استمراره من شغل فراغ شباب العصر من ناحية أخرى .

ومع هذا التحول من فن الهجاء إلى فن للنقيضة يمكن أن نلمح تحولاً آخر في نفس الفن ، وهو يبدو أقرب إلى الانتكاسة الفنية ، فقد حرص شعراء الهجاء ممن أهملهم شعراء النقائض إلى العودة بالقصيدة الهجائية إلى عصرها الذهبي في الجاهلية، وعندهم أيضاً توارى المؤثر الإسلامي ، أو حتى الحضارى ، لتعود القصيدة القهقرى إلى العصبية القبلية بصورة عنيفة ، تحكى ضروباً من الصراعات القبلية الدامية ، أو الصراعات الفردية التي تجاوزت كل الضوابط والقيم الأخلاقية .

صحيح أن الهجاء لم يتوقف في عصر صدر الإسلام ، بل استمر وتطور ، وظهرت معه النقيضة الإسلامية ، ولكن شعراءها تجنبوا – إلى حد كبير – منطق الإقذاع ولغة الفحش ، واستمرار هتك الأعراض ، واكتفت بالتعبير بالمثالب التاريخية التي أضافت إليها الشرك بالله ، أو التخلف عن استيعاب الدين الجديد وقيمه ، أو الدخول عن طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم ، والفرق بين – إذن – بين النقيضة في العصر السابق ، وبينها على أيدى أولئك الفحول ، كما سنرى في درسنا التطبيقي لهم .

وعلى مستوى التخصص الفنى فإن ماحدث فى فن النقيضة حدث نظير له فى قصيدة الغزل الأموية كما رأينا أنفآ ، صحيح أن مقدمات الغزل لم تفقد سلطانها ولم تتنازل عن عرشها فى مقدمات كثير من قصائد الشعراء ، ولكنه دخلت فى منافسة حادة مع القصيدة المتخصصة ، تلك التى يخلص فيها الشعر لذاته ويصفو لتجاربه ،

وإن كانت صلته مازالت مشبوهة بدوافع العصر ، ورغبة السياسة في إتاحة الفرص أمام الشباب لتزجية الفراغ ، وليكن انتشار دور الغناء واحداً من تلك السبل ، ونحن نعرف مدى التأثير الذي تركته دور الغناء على جذب شعراء الغزل ليتخصصوا في نظم قصائد تُغنَى فيها كوسيلة لإبعاد الشباب عن زحام الصراعات السياسية المتعددة .

هذا عند شباب الحجاز ممن غرقوا في الثراء المادي والترف ، أما المدرسة المتصارعة معهم في اتجاهها الغزلي من قبل البدو فما زالت السياسة الأموية حريصة على إغلاق منافذ الحضارة دونهم ، ويكفى أن تتجنب الدولة شرهم ، فليظلوا في إطار بداوتهم ، حتى لاتتفتح عيونهم على سياسة العصر وصراعاته ، ولعل بعضهم قد أدرك ذلك فلم يهدأ حتى هاجر إلى الشام أو إلى مصر كما يروى عن جميل أو كثير .

على أن التأثيرات السياسية للعصر قد تجاوزت هذا الحد من التطور، ومحاولات الإضافة والتجديد في موضوعات القصيدة العربية الموروثة ، حتى استطاعت أن تنفذ بقوة لتخلق موضوعات جديدة تتطلبها حياة العصر ، فالخلافة في حاجة إلى أبواق متعددة ضد الأحزاب المناوئة ، صحيح أن المدح تحول إلى بوق جديد للدعاية ، ضد الأحزاب المناوئة ، صحيح أن المدح تحول إلى بوق جديد للدعاية ، ولكن الخلافة أرادت سنداً آخر يضمن لها مزيداً من الانتصار السياسي ، مع مزيد من قهر الخصوم المتصارعة من الأحزاب الأخرى ، ومن هنا كان ظهور الشعر السياسي ، وأدب الاحتجاج الذي عرفه العصر ، وأصبح على الشاعر أن يتسلح بأدوات خاصة تهيئه للانتصار لقضية الخليفة أو الانتقام لحزبه إن كان من غير شعراء الخلافة الأموية ، وكانت النتيجة أن ترك لنا العصر الأموى تراثاً ضخماً من شعر الفرق الإسلامية لكل اتجاه منه تميُّزه وسماته الفنية الخاصة ، بعيداً عن قضية الحس التراثي في شكله أو محتواه ، ذلك أن الشاعر في هذا المجال وجد نفسه مشدوداً بقيود كثيرة إلى قضية أكثر من تراثه ، ومن هنا راح يفقد حاجته النفسية للبحث في التراث عن النموذج أو الانشغال بمقومات النمط ، وعندئذ ترك ذاته لظروف السياسة تملى عليه الجديد في الشكل والمحتوى معاً ، مما بدا جديداً في فن الشعر ، وإن كان - كما قلت آنفاً - قد ظل مرتبطاً - في جانب منه - بقصيدة المدح التي تفاعل معها ووجهها لصالح نظام الحكم وتأكيد شرعيته ، مما يضمن تثبيت الموقف الشرعى للخليفة أمام ر عاياه والأحزاب المناوئة له (٧) .

<sup>(</sup>٧) تراجع دراسة الدكتور النعمان القاضى عن (الفرق الإسلامية في الشعر الأموى) .

ومع شعر السياسة يظهر شعر الثورات – وهو شعر الصراع الصريح – تياراً مكملاً له ، حيث يقف أصحابه مناوئين للخلافة الأموية من خلال وقائع علمية سجلتها الحروب والمعارك التي شهدها العصر ، حتى أعاد الشعراء إلى الأذهان أيام العرب في الجاهلية ، أو بمعنى أدق ، بدا العصر حلقة تكتمل بها أيام الجاهلية وأيام الإسلام ، وقام الشعراء بدورهم في تصوير الحروب بكل تفاصيلها ، وصدروا - أول ماصدروا - عن التزام دقيق بمبادئ الثورة حتى تسهل لهم مهمة الإقناع السياسي بدورها في قضايا الحزب الذي تصدر عنه ، والتعبير عن طبيعة الصراع الذي ترتبط

ولعل طرح قضية المؤثر السياسي على هذا النحو تنتهي بنا إلى تسجيل حقيقة هامة مؤداها أن السياسة الأموية قد سيطرت جيداً على زمام الأمور ، وطال باعها حتى على مستوى الفن الذي ركزت فيه على القمم من شعراء العصر ، حتى التفوا حولها ورحلوا من أقاليمهم إليها ، ليكونوا وسيلتها في الدعاية . أو تنفيذ سياستها ، مما كان دافعاً من دوافع التطور والتجديد في القصيدة العربية عصرئذ ، وتحويلها إلى منطقة صراعية حرجة أمام عديد من الأحزاب المعارضة لها .

وعلى أية حال إذا نظرنا إلى طبيعة الحياة الأموية من كل جوانبها أمكن أن نراها متداخلة الثقافات ، متعددة الاتجاهات الفكرية والعقلية ، متنوعة الصراعات السياسية والاجتماعية ، وهو أمر طبيعي إذا عدنا به إلى مصادر تلك الثقافات من دينية أو كلامية أو أجنبية ، وما استتبع ذلك كله من نمط حضارى اتسم به العصر ، وامتزج فيه العرب مع غيرهم من أبناء الأمم المفتوحة .

ويكفى أن نرى من صراعات تلك الثقافات ماكان من الفرق السياسية والدينية، فإذا بالعصر يشهد جدلاً طويلاً لايكاد ينتهى حول قضية الخلافة والحكم في فرق الشيعة أو الخوارج أو الزبيريين أو الحزب الحاكم ، ففي موازاته يشتد الجدل الديني وتكثر المناظرات حول الدين والدنيا ومسيرة الإنسان بينهما ، فتظهر الجبرية والمرجئة والقدرية والمعتزلة الزهاد ، الأمر الذي ينتهي - بالضرورة - إلى نمط من صراع الفكر لايقف عند أصحاب الفرق في شكلها السياسي أو الديني ، بل ينعكس من خلال فن الشعر والشعراء الذين سجلوا ضروباً من هذا الجدل ، إما بشكل مباشر يعكس أفكار أصحابه ، أو بشكل غير مباشر حتى بدأت عقولهم تتبلور من خلال هذا المنطق الجدلى ، مما حدا بهم إلى ضرورة التجديد في الشعر ، واستغلال كثير من المصطلحات السياسية أو الدينية التي دارت في عالم تلك الفرق ، واعتمدت عليها في

صراعاتها.

وبقيت مجموعة من أسماء شعراء العصر تعيش رصيداً قوياً من ذلك الفكر المحدلي المتصارع ، وتسهم فيه إسهاماً فعالاً ، وقد يحسب الشاعر الأموى على فرقة معينة ، كما نعرف عن ذي الرمة وكيف يصنفه بعض النقاد ضمن فرقة القدرية ، على عكس رؤية من الرجاز وهم يضعونه ضمن قائمة الجبريين ، ومثل ذلك ماصنعوه مع شعراء الخلافة ممن سلكوا نفس الاتجاه ، ليخدموا من خلاله الخليفة الأموى ، ويثبتوا أركان حكمه عن طريق تصوير الطابع الجبري في ذلك الحكم ، باعتباره تفويضاً إلهياً خص به بنو أمية دون بقية الأحزاب ، وبالتالي يسقطون حق الفرق المناوئة للخلافة في المطالبة بها ، أو الصراع من أجلها ، أو حتى مجرد الصراع من أجل التشكيك فيها .

وهكذا أصبح الطابع العام الذي يشغل الحياة الأموية قائماً على أساس من الجدل والصراع في كل شئ فهناك جدل وصراع في السياسة ، وفتن لاتهدأ ، وحروب تستعر من جديد ، وجدل في الدين حول قضايا الحياة والمصير ، وإصدار الأحكام على الإنسان ، وتوصيفه وتصنيفه في فئة معينة على سبيل المثال مادار من حوارهم حول مرتكب الكبيرة وكيف يصنف ، إذ وضعه الخوارج في دائرة الكفر ، وأنزلته المعتزلة في منزلة بين المنزلتين ، وصنفته المرجئة في درجة مؤمن فاسق ، ثم طال هذا الجدل وأخذ مساراً متعدد الاتجاهات والمفارقات حول تلك القضايا في الجبر والاختيار، وهناك جدل وصراع في السلوك الديني والاجتماعي بين أناس يؤصلون لفلسفة اللهو والمتعة في دور القيان ، ولاهم لهم إلا تزجية أوقات الفراغ ، وأناس يعكفون في المساجد يصوغون لأنفسهم نمطأ خاصاً يضعون به أصول فلسفة الزهد التي يزدهر امتدادها بعد ذلك في العصر العباسي ، هناك جدل فقهي تقوم عليه المدارس الدينية المختلفة ، في محاولات متعددة لتحليل القضايا والمواقف الدينية على اختلاف وجهات النظر ، وتباين درجات الاجتهاد بعد النص والقياس فأساسها أيضاً جدلي ، هو ذلك الجدل وذلك الصراع الذي ضرب في كل اتجاهات الحياة حتى في الجانب الاقتصادى منها بين حياة الترف والثراء في مدن الحجاز وبين حياة الفقر والجدب التي صرب حولها حصار داخل البادية حتى لايتسرب منها الفقر أو لايتسرب إليها الغنى . مع هذه الصور الصراعية مجتمعة ومتفرقة بدا العصر الأموى قادراً على صياغة أنماط من الفكر ، وتأصيل النظريات ، ونتج عن نظريات السياسة والنظريات الدينية نظريات أخرى فنية ، برز من بينها في بيئة الحجاز نظرية الغناء وماصحبها من شعر الغزل ، وفي البصرة والكوفة نظرية الجدل والصراع الشعرى الذي عرف

باسم النقائض ، ومع نظريات العصر المتعددة تظل للثراء المادى قدرته على جذب عدد كبير من الشعراء حول الخلافة والقصر الأموى حتى يساعد على نجاح حزب بنى أمية فى الاستمرار فى الحكم الذى صارع من أجل الانفراد به .

ومن خلاصة هذا العرض تتبلور الحياة الأموية في صورتها المركبة من عناصرها المادية والعقلية والدينية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية ، وهي صورة ينبغي أن نقف في تحليلنا النفي التطبيقي عند انعكاسها في الصياغة الجمالية التي أنتجها شعراء العصر ، وامتلأت بها دواوينهم من نفس منظور الصراع أيضاً .

وقبل هذه الوقفة التحليلية يحسن أن نعرض بإيجاز بعض النماذج السريعة من صراعات الغرق السياسية حتى نحدد شيئاً من إطلاق هذا الحديث النظرى ، ولعلها تكشف أيضاً أبعاد صورة الصراع في العصر الذي تكررت فيه حتى أصبحت سمة مميزة له ومن ثم أصبحت لغته الأولى التي تحكى جوهر واقعه في كل صوره .

## (١) بين فرق الشيعة

ووقفتنا مع هذا الحزب لن تطول هنا ، ذلك أن مانستهدفه من التعرض له أو لغيره من الأحزاب مجرد التعرف على انعكاسات طبيعة صراع التيارات السياسية والفكرية التي شهدها العصر ، وليست دراسة للفرق الإسلامية أو لفنونها (^) ، فقد نشأ المذهب الشيعي في صورته السياسية الأولى منذ رأى أصحابه بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أهل بيته أحق الناس بالخلافة ، وأن أولاهم بها العباس (¹) ، ولكن كلمة «شيعة» لم تضف إلى على إلا بعد وقوع الفتنة ، وبعد مقتل على ، ونزول الحسن عن الخلافة لمعاوية حيث أخذت هذا البعد السياسي ، وفي حياة على ظل معناها اللغوى بمعنى أنصاره أو أتباعه الذين التفوا حوله واتفقوا معه (١٠) .

ويبدو أن فكرة الأحقية بالخلافة قد شغلت الشيعة طوال عصر الراشدين رضوان الله عليهم ، ولكنها لم تترجم إلى صورتها الصراعية العملية ، حتى انتشرت الفتنة وشاع الانقسام في الجماعة الإسلامية يوم أن راح عبدالله بن سبأ يدعو لعلى ، ويؤلب

<sup>(</sup>٨) انظر الفرق الإسلامية في الشعر الأموى الدكتور النعمان القاضى .

<sup>(</sup>٩) يراجع في ذلك فجر الإسلام ٢٢٦/١ ومابعدها (أحمد أمين) .

<sup>(</sup>١٠) الفرق الإسلامية في الشعر الأموى ٩٥.

الثائرين صد عثمان ، ويصوغ في دعوته أصولاً ومبادئ راحت فرق الشيعة تستغلها بعد ذلك في صراعاتها من أجل الخلافة .

وفى تاريخ الشيعة تظهر ثورة «التوابين» من الذين أخطأوا حين دعوا الحسين الله النصرة ، ثم تخلوا عن إجابته ، وقتل إلى جانبهم ، فلم يبق أمامهم إلا الإقرار بذنبهم فى خذلانه ، وراحوا يحاولون التكفير عن ذلك الذنب بالإصرار على الثأر للحسين ، أو كما ورد فى خطاب أحدهم لابنته «يابنية إن أباك بفر من ذنبه إلى ربه» (١١) .

وبدأ التشيع يتعمق نفوس أصحابه حتى تحول إلى عقيدة أشد ماتكون رسوخاً فى نفوسهم وسيطرة على أفكارهم ، ورح أصحاب تلك العقيدة يدورون حول مقوماتها وأصولها التى وضعوها وبلوروا مبادئهم التى صارعوا الخلافة وبقية الأحزاب من خلالها حول:

- (۱) فكرة الوصية وخلاصتها عندهم أن لكل نبى وصبى وأن عليا هو وصبى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكما كان محمد خاتم النبيين ، فإن عليا يصبح بذلك القياس خاتم الأوصياء ، ومن هنا كان على فى عقيدتهم ليس الإمام بطريق الانتخاب ، بل بطريق النص عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وبذلك انتشرت كلمة «وصبى» فى معجم الشيعة وسادت بين أبناء الحزب حتى أصبحوا يطلقونها على كل إمام منهم على أنه وصبى من قبله .
- (٢) الرجعة: وقد بدأت فى تصور بعضهم برجعة النبى عليه السلام إلى الحياة قبل البعث ، وبعد مقتل على قالوا برجعته إلى الدنيا ، ثم تطورت الفكرة فأصبح محورها «غيبة الإمام» ثم عودته إلى الظهور ليحرر العالم من المفاسد ، وينشر فيه العدل والسلام .
- (٣) تأليه على : وقد تعداه عند الغلاة منهم إلى حد تأليه الأئمة من بعده فرأوا فى الإمام جزءاً إلهياً يجعله أفضل الخلق بعد النبى صلى الله عليه وسلم ، وإنه معصوم بسبب ذلك الجزء الإلهى الذى يكمن فيه ، وبه كان يعلم الغيب فى تصور الغلاة منهم ، ومن خلاله يأتيه العلم الإلهى ، وتصدر عنه التأويلات الناطنية .
- (٤) الإمامة : وهي أساس من أسس نظريتهم إذ يرون في على أنه الإمام بعد رسول

<sup>(</sup>۱۱) الطبري ۲/۳۹ه .

الله ، ثم يتسلسل من بعده الأئمة ، وطاعة الإمام عندهم جزء لايتجز من الإيمان، ومن خلال فكرة الإمامة وزعوا العلم إلى علم ظاهر وآخر باطن ، والإمام يرث عندهم هذين العلمين اللذين يمتدان من بعده في سلسلة الأئمة دون غيرهم من البشر ، وهم لايؤمنون بالعلم ولا بالحديث إلا إذا ثبتت روايته وإسناده إلى أحد أئمتهم .

- (°) العصمة: ويقصدون بها أن الأئمة شأنهم شأن الأنبياء لاتقع منهم المعصية ولايجوز عليهم الخطأ أو النسيان ، وأن الإمام هو حافظ الشريعة فلا يجوز عليه الخطأ .
- (٦) المهدى : وهو عندهم إمام منتظر يأتى ليملأ الأرض عدلاً بعد أن تكون قد فاضت بالجور والظلم .
- (٧) التقية: وهى المداراة أو الكتمان ، وهى تحتمل هنا معنى سياسياً فى إدارة شؤونهم إذا أرادوا الخروج أو الثورة فى صراعهم المعلن على الخليفة ، فهم يظهرون الطاعة حتى يتم لهم تنفيذ خططهم المرسومة ، والتقية جزء مكمل لتعاليمهم عدُّوه ركناً أساسياً فى حياتهم ، وركناً من دينهم (١٢) .

ويبدو أن التعدد لم ينته عند هذا الحد لدى الشيعة حول هذه المبادئ وغيرها ، فقد انقسموا إزاءها شيعاً وفرقاً متصارعة من داخلها ، وقد بدا بعضها مقبولاً نسبياً ، وتطرف البعض الآخر وغالى فى عقيدته ، وطبقاً لتوزيع الفرق اختلفت مقاييس الأخذ من هذه المبادئ باختلاف طبيعة الفرقة الشيعية وكان أهمها :

(۱) فرق الشيعة المعتدلة: الزيدية والإمامية التي وضع أساسها زيد بن على ، وركزت رؤيتها حول فكرة الإمامة التي رأوها ضرورة في أبناء على من فاطمة ، وهؤلاء لم يقولوا بإحاطة الأئمة بكل العلوم الظاهر منها والباطن ، أو بتأليه الأئمة ، وإنما اشترطوا في إمامهم أن يخرج ليطالب بحقه ، أو بحق جماعته التي تدين له بالطاعة ، وهم لايقولون بعصمة الأئمة أو بجواز إمامة المفضول مع قيام الأفضل ، ومن هنا أثبتوا إمامة أبي بكر وعمر ، ولم يتبرأوا منهما مع قيام على وهو أفضل عنهم منهما (١٣) .

ويعد مذهب الزيدية أقرب مذاهب الشيعة إلى أهل السنة ، مما يرجع في جانب

<sup>(</sup>١٢) ضحى الإسلام (أحمد أمين) ٢٤٧/٣ ومابعدها .

<sup>(</sup>۱۳) مقدمة ابن خلدون ۱۹۷ .

منه إلى أن زيداً – إمام الزيدية – تتلمذ لواصل بن عطاء رأس المعتزلة ، وأخذ منه كثيراً من تعاليمه ونشرها ، ومن أشهر فرقها الإمامية الاثنا عشرية لأنهم يسلسلون أثمتهم إلى اثنى عشر إماماً ، وكان من آثار دعايتهم الدولة الفاطمية في مصر والمغرب(١٤) .

(۱) فرق الشيعة الغلاة: ومنهم البيانية من أصحاب بيان سمعان التميمى ، والجناحية أصحاب عبدالله بن معاوية ، والمغيرية أصحاب المغيرة بن سعيد ، المنصورية أصحاب ابن منصور العجلى ، العميرية أصحاب عمير بن بيان العجلى ، ومن هذه الفرق أيضاً السبئية التي اتخذت الكوفة مركزاً لها ، ووجدت من الفرس تأييداً لأنها تتيح لهم الفرصة للانقضاض على السيادة العربية ، وتقوم أصولها على فكرة الوصية والرجعة وتأليه على ، ولسنا في حاجة إلى بيان الطبيعة الصراعية حتى في القسمة الداخلية التي شهدتها تلك الفرق .

ومن هذا العرض الموجز للتعريف بالشيعة كحزب دينى وسياسى يبدو لنا مدى التعقيد الذى وصل إليه الصراع فى واحد من الأحزاب المناوئة للخلافة الأموية ، وماينم عنه ذلك التعقيد من نموذج عقلى مختلف ومتغاير ، الأمر الذى يبرر لنا ماقد نجده على المستوى الفنى من بعد الشقة بين القصيدة الأموية والصورة الموروثة لها جاهلية كانت أو من لدن شعراء صدر الإسلام ، فنحن هنا مع فكر سياسى ودينى خاص تلتقى فيه آراء معينة ، ويمثل اتجاهات متباينة فى الحياة فى صراعها بين الاعتدال وبين التطرف ، وحين يتبناه الشاعر من واقع مصطلحات خاصة بالحزب .

ولعل مثل هذا التعقيد لدى شعراء الفرق السياسية يساعد على كشف ظاهرة هامة من ظواهر التأثير السياسى فى العصر ، وكيف ترك آثاره فى المعالجة الفنية للقصيدة الأموية من خلال قضية الالتزام ، وتفهم كل دلالات المصطلح ، حتى حوّلها إلى فن جديد بكل سماته وملامحه ومقوماته ، فقد بدا طبيعياً للشيعة أن يذيعوا بياناتهم عن طريق الشعراء كما حدث فى بقية الأحزاب ، ومن هنا تعدد شعراؤهم الذين نظموا كثيراً من قصائدهم ، وفيها حرصوا على الاحتجاج والتصوير ، باعتبار ماكان من دفاعهم عن المذهب وتحمل لتبعاته ، وكان الكميت بن زيد يتزعم ناحية الاحتجاج فى «هاشمياته» التى عرف بها ، وكان الأصل العام الذى يحتج به قرابة الهاشميين من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولذلك كثر شعره حول ماوقه بهم من جور وظلم فى كثير من شعره لفرق الشيعة وقضاياها ومواقفها .

<sup>(</sup>١٤) يراجع فجر الإسلام ٢٣٢/١ ومابعدها .

وعلى أية حال فقد انضم إلى حزب الشيعة من شعراء العصر مجموعة لمعت أسماؤهم بين الشعراء ، وعرفوا بانتمائهم الصريح إلى الحزب ، منهم الكميت وكثير عزة وأيمن بن خريم الأسدى والسيد الحميرى ودعبل الخزاعى .

ولانستطيع أن نضع شعر هولاء في إطار موحد ، وقد طرقوا أبواباً متعددة من الفن ، ولم يختصوا فقط بالدوران حول المذهب كما صنع شعراء الخوارج ، فإذا ما استثنينا الكميت في هاشمياته المشهورة وجدنا الباقين ينظمون في المدح والهجاء ، كما نجد الكثير من شعر كثير يذهب في باب الغزل ، ولم يمنعهم التكسب بالشعر من إثبات الولاء والانتماء للحزب الشيعي ، بل أرادوا أن يوفقوا بين موقفهم الحزبي وبين حاجات دنياهم ، وعلى هذا لانستطيع الزعم بأن شعر الشيعة يعد ، أدباً جديداً في موضوعاته ومعانيه وأساليبه (١٠) ولكن الأدق أن نعترف بجدة المصطلحات التي تداولها أصحابه من الشعراء ، فقد يصدق قول الدكتور كحالة على الكميت ، ولكنه لايتسق مع شعر الباقين ممن شاركوا في كثير من فنون القول التي عرفها العصر .

وقد ظهر من شعرائهم من تحمس للفرق المتطرفة ، وأخذ يدافع عن مبادؤها وأفكارها ، وهاهو كثير يقول مصوراً موقفه وموقفهم :

إلا إن الأنمية من قيريش ولاة الحق أربعية سيواء على والشيالة من بنيه

هم الأسباط ليس بهم حسفساء في المسبط إيمان وبرً

وسبط غسيسيستسه كسربلاء

وسبط لايذوق الموت حسستى

يقوود الجسيش يقدد مسه اللواء

تغسيب لايرى فسيسهم زمسانا

برضوی عنده عسسل ومساء (۱۲) .

فهو يؤكد بذلك ماتقوله الشيعة من أن محمد بن الحنفية وهو ثالث أبناء على لم

<sup>(</sup>١٥) عمر كحالة ، الأدب العربي في الجاهلية والإسلام ٩٥ .

<sup>(</sup>١٦) الأغاني ٢٢/٨ .

يمت ، بل كان موته مجرد غياب مؤقت بجبل رضوى ، لأنه سيرجع إلى الدنيا ليملأها عدلاً بعد ما انتشر فيها من الجور والشر .

وعلى أية حال فقد أدرج كثير عزة والسيد الحميرى ضمن غلاة الشيعة من الكيسانية (١٧). وقد بدا بعض شعراء الشيعة حريصاً في إلقاء الاتهامات خاصة حول الراشدين ، وبدا شئ من الحرص وارداً عند الكميت في حماسه للهاشميين ، ودفاعه عنهم ، وتبنى قضاياهم ، دون مغالاة في الهجوم على أبي بكر أو عمر :

أهوى عليّ المسيدر المؤمنين ولا أرضى بشيم إبى بكر ولاعُدمَدرا

ولا أقسولُ وإن لم يعطيسا فسدكسا بنت النبى ولامسيسراته كسفسرا

الله يعلمُ مـــاذا يأتــان به

يوم القبيامة من عُندر إذا اعتبذرا (١٨)

وقد حدد الكميت موقفه الصراعى العنيف ضد الحزب الأموى فتحدى الخلافة صراحة ، وتبدت جرأته فى هجاء الأمويين ، واستنكار ماصنعوه حتى أخذوها دون وجه حق ، وإن كان قد أخذ من مبادئ الشيعة أيضاً بـ «التقية» حين راح يداريهم أحياناً ، فيمدحهم إذ يروى أبو الفرج أن الكميت دخل على أبى جعفر محمد بن على فقال له ياكميت أنت القائل :

## فالأن صرت إلى أميه المصائر

قال: نعم قد قلت ، ولا والله ما أردت به إلا الدنيا ، ولقد عرفت فضلكم ، قال أما إنْ قلت ذلك إن التقية لتحلّ (١٩)

وهكذا عرفت الحياة الأموية ضروباً من مثل هذا الصراع الفكرى مما زاد الصورة العقلية تعقيداً كما زاد الحياة قلقاً وتوتراً واضطراباً ، ففى مقابل التيار الدينى لدى بعض زهاد العصر ظهر المجون واللهو أيضاً صورة من صور التطرف ولكن انتشار مذهب الغلاة كان له تأثير خطير فى مد تيار المجون بروافد قوية حتى كاد

<sup>(</sup>١٧) نالينو: تاريخ الأداب العربية ٥٢٤.

<sup>(</sup>۱۸) الهاشميات ٦٣ .

<sup>(</sup>١٩) الأغاني ١٢٦/١٥ .

يصبح طوفاناً يجرى في سبيله تعاليم الإسلام وفضائله وتقاليد العرب السامية، (٢٠).

ويبدو أن المجون قد اتسع ليشمل عالم الشعراء وغيرهم ، فإذ بأبناء البيت الأموى يتبنون هذا الاتجاه ، مما نجده واضحاً في شعر الوليد بن يزيد ، وغيره من زنادقة العصر ومجانه ، وكأن المواقف السياسية والاجتماعية تبدو وجهين لعملة واحدة قوامها ذلك الصراع الذي شهدته الحياة في كل جوانبها ، وشكل ذلك الفن الشعرى الذي استوعب منها كما هائلاً يكفي للتعرف على كل أبعاد الحياة الأموية .

وعلى أية حال فإن شعر الشيعة أو غيرها من الفرق يعد جديداً في موضوعه ، فهو يعالج مذهباً معيناً يتبناه الشاعر ، ويلتزم فيه بقضايا حزبه ، إذ يدافع عنه ، ويهجو الأحزاب الأخرى ، ولاشك أن المدح هنا يبدو مكملاً للهجاء إذ يسيران في اتجاه واحد ولخدمة أهداف سياسية محددة .

وقد انعكست جدة الموضوع على شكل القصيدة لدى كثير من الشعراء الذين ركزوا شعرهم حول قضايا الحزب ، فلم ينصرفوا عنها إلا قليلا كما رأينا عند الكميت في موقفه من بنى أمية من باب التقية ، وإن كان هذا لم يمنع الشاعر الشيعي من أن يطرق كثيراً من الموضوعات التقليدية التي عرفتها القصيدة ، وهنا تبدو الإضافة الجديدة إلى القديم كما تبدو معاصرة الشاعر من خلال ذلك الانتماء الحزبي الجديد ، وبين القديم والجديد تتجدد لغة الصراع التي لم تعرف هدوءاً طيلة عصر بني أمية .

#### (٢) بين الخوارج وبقية الفرق

ويبدأ دور التكوين التايخى لهم فى زحام صراعات واقعة «صفين» منذ طلب معاوية تحكيم كتاب الله فاختلف أصحاب على أيقبلون هذا الحكم أم يرفضونه ؟ ويعد تردد من قبل على قبل التحكيم ، واختار أصحابه أبا موسى الأشعرى ليمثلهم ، واختار معاوية عمرو بن العاص يمثله ، وعندئذ ظهر قوم من جند على احتجوا عليه ، ورفضوا أن يحكم أحد فى كتاب الله ورأوا أن التحكيم خطأ لأن حكم الله واضح جلى ، وطلبوا من على أن يقر بخطئه بل بكفره حين قبل التحكيم ، وحين أصر على موقفه راحوا يضايقونه بالإكثار من قولهم ، لاحكم إلا لله » حتى استمرأوا مقاطعته بها كلما خطب فى المسجد .

<sup>(</sup>٢٠) د. محمد مصطفى هدارة (اتجاهات الشعر العربي في القرن الثاني الهجري) ٢٠٥ .

من هنا كانت بداية ظهور الخوارج منذ خروجهم على على ورفض مبدأ التحكيم أو ماكان من خروجهم في سبيل الله - على حد تصويرهم لأنفسهم - حتى أسموا أنفسهم «الشراة» ، وكأنهم باعوا أنفسهم لله عملاً بقوله تعالى «ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضاة الله» .

ولم تنته المسألة ببساطة بينهم وبين على فقد اشتد الصراع بينه وبينهم ، حتى حاربهم فى «النهروان» وهزمهم ، وتخلص من كثير منهم ، ولكن البقية الباقية استمرت فى ترويج الفكرة ، وراحت تدبر لهم مكيدة حتى قتله منهم عبدالرحمن بن ملجم الخارجى .

ولم تهدأ ثائرتهم بعد ذلك ، فقد استمروا في مناوئة الخلافة الأموية بشجاعة وعنف شهد لهم به تاريخ الفرق الإسلامية ، فقد نشأوا نشأة إسلامية حقيقية وصادقة لم يكن تيارهم الفكري تياراً إسلامياً يقصد قصداً جاداً إلى الرجوع إلى الدين الحق في تعاليم الإسلام الأولى على نقاوتها (٢١) .

ويهمنا هنا من صراعات الخوارج حوارهم حول الخلافة منذ قالوا بصحة خلافة أبى بكر وعمر لصحة انتخابهما ، وأيدوا خلافة عثمان في سنواته الأولى قلما غير وبدل وجب عله وأقروا بخلافة على ولكنهم خطأوه في التحكيم وحكموا بكفره ، كما طعنوا بعد ذلك في أصحاب الجمل طلحة والزبير وعائشة ، ثم حكموا بكفر أبى موسى الأشعري وعمرو بن العاص ، وتبلورت فكرتهم حول الخلافة في أن يترك اختيار الخليفة للمسلمين في صورة انتخاب حر ، وإذا تم الاختيار فلايصح أن يتنازل أو يحكم، وليس من الضروري أن يكون الخليفة قرشيا ، بل يصح أن يكون من قريش ومن غيرها ، ولو كان عبداً حبشيا ، ومن هنا كان تميز صراعهم مع الخلافة التي لم يطمحوا – كغيرهم من الأحزاب – إلى التفرد بها ، ولاحتى بالمشاركة فيها ، فبدا صراعهم شديد الصدق من أجل المبدأ الذي آمنوا به ، وتواصوا به ، وتعدد خروجهم من أجله .

وفى موازاة هذا الموقف السياسى رصدوا موقفهم الدينى أيضاً فرأوا ضرورة العمل بأوامر الدين من صلاة وصيام وصدق وعدل ، فهذه كلها تكمل الإيمان ، ولايكفى الاعتقاد وحده للإيمان فمن اكتفى باعتقاده أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ثم لم يعمل بفروض الدين ، وارتكب الآثام والكبائر فهو كافر ، وعندئذ دخلوا منطقة صراعية أخرى ضد المرجئة ممن ذهبوا إلى عكس مقولتهم فاتخذوا من

<sup>(</sup>٢١) د. النعمان القاضى ، الفرق الإسلامية في الشعر الأموى ٢٢٠ .

فلسفة العفو الإلهى مدخلاً إلى ماتنادوا به في باب الفوضى الأخلاقية وتدهور المعاملات العبث والسلوك .

وعلى نحو ما رأينا فى انقسام الشيعة إلى فرق متصارعة داخلياً فقد حدث نفس الموقف فى صفوف الخوارج إذ بلغت فرقهم نحو العشرين ، ولم تجمعهم من التعاليم إلا فرتهم الموحدة حول الخلافة ، واعتبار العمل جزءاً من الإيمان ، وكان من أشهر فرقهم الأزارقة من أتباع نافع بن الأزرق الذى كفر جميع المسلمين خارج دائرة الخوارج ، وجعل دار المسلمين دار حرب ، وأحل قتل أطفالهم ونسائهم ، ومن فرقهم أيضاً النجدات أتباع نجدة بن عامر ، والصفرية نسية إلى زياد بن الأصفر ، والإباضية نسبة إلى عبدالله بن أباض وغيرهم (٢٢) .

ويبدو أن حزب الخوارج كان أكثر تمكناً وهدوءاً في تصوراته السياسية والدينية، وأشد إيماناً بها ، وأعمق قدرة على الذود عنها حتى الموت ، مما رأيناه عند الشيعة من قبل ، ويبدو أن موقفهم بشقّيه قد صدر عن الإسلام وتعاليمه الأولى في مطلب العدل والمساواة (٢٣) إلا أنهم أسرفوا في عنفهم وقسوتهم في استحلال قتل من يخالفهم من المسلمين ، انطلاقاً من إيمانهم بأن خير الإيمان الجهاد بالسيف في سبيل إعلاء كلمة الدين ، وقد امتد تشددهم إلى السلوك إلى حد إباحة القتل ، ومن خلاله تجاوزوا حدود المعانى الإسلامية في الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة .

وعلى هذا النحو تدخل فرقة الخوارج ضمن الفرق الإسلامية بفلسفتها الخاصة ، وحماسها الشديد للدفاع عن مبادئها ، وقد عرفوا بعنف فلسفتهم وجدلهم ومناظراتهم وشدة صراعاتهم ، وبقى مميزاً لهم أنهم لم يتعمقوا في التأويل كما حدث في حزب الشيعة ، ولهذا لم يرو عنهم مذهب متفلسف ، ولافقه واسع منظم إلا ماكان من الإباضية التي صار لها أصول اعتقادية ، وتعاليم فقهية متأثرة – إلى حد كبير – بقول المعتزلة في أن الله لايرى في الجنة وأنه لايغفر الكبائر .

وعلى هذا النحو تبدو الثقافة الإسلامية مصدراً أساسياً في فكر الخوارج ، بعيداً عن تعقيد النصوص أو تأويلها ، الأمر الذي ترك أثراً واضحاً في شعرهم ونثرهم ، حيث استوعبا عقيدتهم الراسخة ، وحماسهم الشديد الذي هانت بجانبه الأموال والأرواح .

وكان طبيعياً أن تنعكس صراحتهم في القول والعمل في شعر شعرائهم ، الأمر

<sup>(</sup>٢٢) يراجع فجر الإسلام (أحمد أمين) ١/٣١٩ .

<sup>(</sup>٢٣) يراجع شعر الفرق الإسلامية ٢٢١ ومابعدها .

الذى جعلهم يعالجون أدواتهم بنفس الوضوح والصراحة بعيداً عن الإغراق فى الصور أو التعقيد فى المعانى ، أو افتعال الغموض أو الإيغال فيها ، ولذلك بدا شعرهم متخصصاً فى قضاياهم ، من حيث إذاعتها ، أو الإقناع بها إذا تعلق الصراع بالمبدأ ، أو الرثاء والبكاء وإذا تعلق الصراع المعارك والحروب ، وهو فى الحالتين لايسير على النهج التقليدى المتأنى الذى عرفناه عن النمط الموروث للقصيدة العربية ، فشعراؤهم لم ينقطعوا للتجويد أو التنقيح ، بل حرصوا على إصدار قصائدهم تعبيراً عن مشاعرهم وانفعالاتهم ، مرتبطة بظروفهم ومبادئهم ، ومع نهاية الدفقة الشعورية تنتهى القصيدة بعيداً عن الديباجة النسبية التى عرفتها القصيدة الموروثة ، تحت حديث الطلل أو الغزل ، أو غيرهما من مقدمات ، وحتى بعيداً عن فن القصيدة أحياناً إذا تطلب الموقف نظم مقطوعة يكتفى بها الشاعر فى طرح قضيته والذود عنها .

وذاعت من أسماء شعراء الخوارج الطرماح بن حكيم ، وعمران بن حطان الذهلى ، وقطرى بن الفجاءة ، وعمرو بن الحصين ، ويزيد بن حبيناء ، والصلت بن مرة ، وابن المنجب السدوسي والرهين المرادي ، ومرداس بن أدية ، وغيرهم كثيرون.

وكان من أشهر هؤلاء الطرماح بن حكيم الذي عرف بصداقته للكميت بن زيد على تباينهما في المذهب ، بل على اختلافهما في العصبية وصراعهما حولها ، فالطرماح كان من الشعراء الذين يتعصبون لقحطان ، بينما كان الكميت يتعصب لنزار (......)وقد صور الطرماح حال الخوارج قائلاً:

لله درُّ الشُّسسسراة إِنَّهُمُ إذا الكرى مسالَ بالطّلا أَرِقُسوا يرجُّسسعسسون الحنين آونة

وإن عسلا سساعسة بهم شهر قسوا خسوفسا تبسيت القلوب واجسفسة

تكاد عنهـــا الصــدور تنفلق كــيف أرَجِّى الحــيـاة بعــدهم

وقد مصنی مُونِسی فانطلقوا قصوم شدماح علی اعتقادهم بالفوز نما یُخَاف قصد وَثقوا

فهو يصور موقفهم المتشدد من أداء واجباتهم ، ويعرض موقفهم من الآخرة ، وتحملُ مشقة الحياة ، حرصاً على الفوز بالجنة ، ولذلك يصور حبهم للموت ، والاستشهاد في سبيل العقيدة قائلاً:

لقد شقيت شقاء لا انقطاع له إن لَمْ أفسر فسوزة تُنجِي من النّار والنّارُ لَمْ يَنجُ من روعساتها أحسد والنّارُ لَمْ يَنجُ من روعساتها أحسد إلا المنيب بقلب المخلص الشسارِي أو الذي سبعقت من قبل مسولده

له السعادة من خالاً قسها البارى

ولذلك راح يعرض في إحدى لوحاته الفنية كيف يفوز من النار عن طريق مايقدمه في الدنيا من شجاعة وتضحية :

وإنى لمقسسساد جسوادى وقساذف به وبنفسسى العسام إحسدى المقساذف الأكسسب مسسالا أو أؤول إلى غنى

من الله يكفييني عَداةَ الخَدادُ الخَداد

كما مال فيها الهالك المتجانِفُ فيها الهالك المتجانِفُ فيها ربّ إن حمانَتُ وفعاتي فعلا تكن

على شَرْجَع يُعْلَى بخُهِ المَطارف ولكن أحِن يومى سعيدا بعُهم بنة إ

يصابون في فج من الأرض خسائف في فج من الأرض خسائف فسوارس من شيسبان ألف بينهم

تُقى الله نزّالون عند التَّــــزَاحفُ إذا فـارقـوا دنياهُم فـارقُـوا الأذى

وصاروا إلى موعود منافى المصاحف

# فَأُقْتَلُ قَعْصَا ثم يُرْمَى بأعظمى

كسسخت الحلى بين الريّاح العواصف ويصبح قبيرى بطن نَسْرٍ مقيلُه

بجور عَوائف

فهو يصور استخفافه بالموت في سبيل المبدأ ، ويرحب به ، ولكنه لايريد أن يموت إلا في ميدان القتال رمياً بالسهام ، أو قعصاً بالرماح حتى ينال الشهادة ، وهو يذكر فوارس شيبان ليشير إلى دورهم في نصرة الخوارج ، وكيف يرحبون بالموت أيضاً ، ويكثر شعره حول هذه الأفكار ، وفيها يصور استعداده الدائم لملاقاة الموت وحبه للاستشهاد معتمداً على روحه الحماسية ، وحسه الانفعالي ، مما يسجله عضواً في الخوارج لايشك في انتمائه ، وإن تعدد تصنيفه داخل فرق الخوارج ، فرآه الجاحظ خارجياً صفرياً ، ورآه أبو الفرج أزرقياً ، وقال ابن قتيبة أنه يرى رأى الشراة (٢٤) .

على أن الشاعر الخارجى لم ينقطع تماماً عن التمسك بالحياة وصراعه معها ، فقد تأتى عليه لحظات يصور فيها موقفه منها كإنسان يعيش فيها ، فمرة يستشعر عظمة نفسه جاعلاً كل من يحسدونه دونه قائلاً :

لقسد زادنی حسبسا لنفسسی أننی بغیض الله کل امسری غسسر طائل(۲۰)

بل يبدو حريصاً على عرك الحياة حتى في سن متأخرة يكشفها قوله:

فإن أشمط فما أشمط لنيما

ولا مستسخسشسعساً للنَّائِبَسات أنا ابنُ الحسسرب ربَّتْني وليسسدا

إلى أن شِسفْتُ واكستسهلت لداتى وضسسارسْتُ الأمسور ودارسستنى

فلم أعسجر ولم تضعف قناتي(٢٦)

<sup>(</sup>٢٤) البيان والتبين ١/٤٦ ، والأغاني ١٢/٥٣ ، الشعر والشعراء ٢/٥٨٥ .

<sup>(</sup>٢٥) ديوان الطرماح ٣٦٤.

<sup>(</sup>۲۱) نفسه ۱۰۵ .

بل يحرص على المال في بعض خروجه: لأكـــسب مــالا أو أوول إلى غني

من الله يكفيني عداة الخيلائف (٢٧)

وهو مايتسق مع تكسبه الاضطرارى أحياناً بشعره حين حمله مديحاً إلى أبواب بعض الولاة ، فقصد يزيد بن المهلب راجياً عطاءه :

## أؤول مسنسك أيسادى نسدى

## من الجسسود ناحلة مسانحسسة

ولعل مثل هذه الأبيات هي ماجعلت الدكتور شوقي ضيف يصدر عليه حكمه قائلاً إن الطرماح يبتعد عن روح الخارجي الذي ازدري الدنيا ومافيها من منازعات ومفاخرات شخصية ، فهو يعيش معيشة الناس من حوله ، ويضطرب فيما يضطربون فيه من خصومات ، ومن طلب للدينا ، ولعله من أجل ذلك أكثر التنقل في العراق وفارس وخراسان (٢٨) .

إذ يبدو أن مثل هذا الموقف لم يكن قاعدة في حياة الطرماح ، فهي مجرد هنات نظر فيها إلى الدنيا استثناء ، ولكن القاعدة ظلت قائمة حول تمسكه بدينه ، وترنمه به نغماً صادقاً ، وشعوراً متدفقاً يجعل للدين وقضاياه المنزلة الأولى عنده ، ولذلك لاينبغي أن نصدر عليه الحكم من خلال هذا الاستثناء الدنيوي الذي شغله في بعض الأبيات ، إذ يظل خارجياً يدافع عن أفكار حزبه ، ويتبناها في صورتيها السياسية والدينية ، خاصة أن حزبه عرف بصدق شعرائه ، وحرارتهم في الدفاع عنه فكان ،أقدم الفرق المذهبية في تاريخ الإسلام، (٢٩) كما تحول إلى حزب ثوري صريح في عدائه للدولة القائمة وصرعه الدائب معها .

فلاشك أن مكانة الشاعر تطرح من نفس المنظور بحكم اعتراف الحزب به ، واتخاذه أكبر داعية له يتصدر اسمه دائماً شعراءه ويتبنى قضاياه ، ويخوض كل صراعاته .

<sup>(</sup>۲۷) نفسه ۱۰۵ .

<sup>(</sup>٢٨) العصر الإسلامي ٣١٣.

<sup>(</sup>٢٩) اتجاهات الشعر في القرن الثاني (د. هدارة) ص٣٢٤ .

## (٣) بين الحزبين الزبيرى والأموى

أما عن حزب الزبيريين وهو الحزب الثالث الذى أخذ فى مقاومة الدولة ، فلم يتضخم كما حدث فى الحزبين السابقين ، ولم يتحول فكره إلى نظرية واضحة المعالم والحدود كما ظهر عندهما ، ولكن أصحابه عرفوا بهذا الاسم نسبة إلى عبدالله بن الزبير بن العوام الذى اعتصم بمكة ودعا لنفسه بالخلافة سنة ٦٣هـ ، وراح يناهض الجبهات الثلاث ويتصارع معها فى آن واحد ، إذ وقف ضد الأمويين باعتبارهم مغتصبين للخلافة ، وأخذ موقفاً عدائياً من الشيعة والخوارج رغبة منه أن تكون الخلافة حقاً له ، وأملاً فى أن ينتزعها من البيت الأموى لتعود إلى قريش .

ولم يطل أجل ذلك الحزب كما حدث في الحزب الشيعي أو الخارجي ، ولم يكثر من حوله الشعراء ، أو تتعدد اتجاهاتهم كما رأينا من قبل ، ولانكاد نتعرف منهم إلا على عبيد الله بن قيس الرقيات الذي نظم شعراً دفاعياً عن الحزب ، فبدا فيه أقرب إلى الخطيب منه إلى الشاعر ، وإن كان قد صدر عن عاطفة حزينة يشوبها الألم لما أصاب قومه وعصبيته ، ويشيع لديه الغيظ والضيق بالحزب الحاكم ، والخوف من شماتته باعتباره العدو الأول للزبيريين .

ولم يقف ابن قيس بشعره عند موضوع واحد ، ولكنه نظم كثيراً من شعره فى المدح واستعان فيه بالنمط التقليدى للقصيدة العربية ، وأجاد فى توظيف هذا النمط فى خدمة قضاياه ، خاصة فى المقدمات الغزلية التى حورها فحولها إلى غزل كيدى يخدم به حزبه بشكل غير مباشر ، فهو يثنى على نساء قومه ، ويكيد خصومهم من الأمويين خاصة حين يتغزل فى نساء البيت الأموى الحاكم كما حدث مع أم البنين .

وفى مقابل توظيف النسيب لإرضاء قومه والانتقام من أعدائه راح ابن قيس ينظم كثيراً من مدائحه فى الزبيريين ، وركز موقفه الرثائى حولهم أيضاً ، وأدار فخره حول قريش وأسرته ، وأعلن عداءه للأمويين فيما هجاهم به من شعره صراحة .

وبذلك وظف ابن قيس شعره فى صراع عبدالله مع البيت الأموى ، وكذا فى صراع مصعب معه ، فإذا ما انتهى به الأمر إلى صياغة بعض مدائح للأمويين عكس موقفاً أقرب مايكون إلى التقية عند الشيعة ، فلم يهدأ من صراعاته ولم تخل نفسه من العداء الذى صرح به للبيت الأموى الحاكم .

ويبقى بعد هذه الأحزاب الحزب الأموى الحاكم ، وقد حاول أن يجذب كثيراً

من الشعراء ، لواجهوا شعراء الأحزاب الأخرى ، وليقوموا بالدعاية الكافية له ، لتأكيد شرعية الحكم في البيت الأموى ، ولذلك نجد كما هاثلاً مما قيل في مدائح الأمويين يكشف عن جوانب من السياسة المركزية للدولة من ناحية ، والإقليمية من ناحية أخرى ، فقد تجاوزت المدائح شخص الخليفة ، لتعرض صوراً إيجابية في معظم الأحيان للولاة والأمراء والقواد في أقاليم الدولة ، وعلى المستوى الخارجي في علاقات الدولة راح الشعراء يرصدون السياسة الدينية للخليفة ، ويصورون انتصاراته في الفتوح ، وبدا الشعر السياسي موظفاً توظيفاً دقيقاً لخدمة قضايا الحكم ، وطمأنة الرعية إلى شرعيته من جانب ، وإلى إيجابياته في السياسة الداخلية والخارجية - على السواء -من جانب آخر . وعلى هذا برز الفحول من شعراء العصر من خلال صلتهم بالحزب الأموى ، ومنهم جرير والأخطل والفرزدق والراعى النميزي والقطامي ، حيث راحوا يستعرضون قدراتهم الفنية في كثير من موضوعات الشعر وأعادوا في بعضها نهج القدماء ، فبدوا أقرب إلى الجاهلية ، وطوروا في بعضها الآخر فبدوا أكثر انتماء لسياسة العصر ، وفي بعضها أيضاً - بل في كثير منها - حرصوا على الانطلاق من روح إسلامية تستهدف تثبيت الحكم ودعم شرعيته ، والإقناع بها، وعلى هذا النحو تعددت الموضوعات من مدح ، إلى هجاء ، إلى نقائض ، إلى حماسة كما سنعرض في الجانب التحليلي من هذه الدراسة .

وظل على هامش الحياة الأموية طائفة أخرى من الشعراء من الموالى نظموا في بعض الموضوعات ، ولكنهم لم يسرفوا في شعوبيتهم خوفاً من بطش الدولة التي مازالت حريصة على عروبتها على حد تعبير الجاحظ ، فهي ، عربية أعرابية ، لم تترك للموالى مجالاً للمشاركة السياسية ، مما جعل هؤلاء الشعراء أقرب إلى الطبقة المغمورة ، ومنهم إسماعيل بن يسار ، ويزيد بن ضبة ، وعمرو بن الحصين الخارجي ، وزياد الأعجم بن المولى ، والحسين بن مطير ، وداود بن سلم ، وموس شهوات وغيرهم .

وعلى هذا بدت صورة شعراء الحزب الأموى وقد خاصوا صراعات كثيرة ، هي نفسها صراعات الدولة ضد الثائرين والمتمردين والمشككين في شرعية خلافتها .

كما توزعت صراعاتهم الفنية بين جداول الفكر المختلفة التى تزاحموا عليها فى عصر الإحياء والمعالجة التراثية ، إلى جانب ضجيج المقومات السياسية والحضارية الجديدة فبين التيارين يبدو الشاعر حائراً ، ومن خلال المزاوجة الهادئة بينها يصدر فنه الشعرى فى خدمة أشكال الصراع كما عاشها ورآها بنفسه فى ضجيج ممارسات العصر وزحام شعرائه .

# الباب الثانى الاعجاهات المتضادة

الفصل الأول : الموقف الغزلي وصراعات جديدة .

الفصل الثاني: الموقف الهجائي ومعترك الفحول.

الفصل الثالث: الموقف الخمري وتبلور الزهد .

القصل الرابع: الظواهر القنية الخاصة.

الفصل الأول الموقف الغزلى وصراعات جديدة

حين يتحول حديث الغزل إلى قصيدة مستقلة لاتتداخل معها موضوعات فنية أخرى ، فلابد أن نتصور أن ثمة تحولاً قد أصاب هذا الفن من ناحية ، ومعه تحول آخر في أسلوب معالجة الشعراء فنياً له من ناحية ثانية ، ولابد أن يكون صدى لحياة من طراز خاص من ناحية ثالثة .

ونظراً لتعرضنا للناحية الثالثة قبل ذلك في حديث المؤثرات فلامبرر لأن نقف عندها هنا ، بقدر ماينبغي الوقوف عند طبائع هذا الفن وسماته وعلاقاته بصراعات العصر ، وكذا بصراعات شعرائه ، وكيف ساد وانتشر ولاقي جمهوراً من الشعراء والمغنين والقيان في البيئات الحجازية ، على مابينها من مفارقات وتباين ، ذلك أن مقاييس الصدق الفني والأصالة في عرض التجربة قد بدأت تشق طريقها من منظور متميز على غير عادة القدماء ، ففيها ينطلق الشاعر بكامل طاقاته الفنية دون أن يأبه بقيود النقاد أو بآرائهم ، فليس ثمة حواجز أمام تجاربه ، أو طريقة التعبير عنها من خلال قدراته الفنية التي راح ينميها ويرعاها من واقع الظروف البيئية الجديدة ، في مفزوجة بروح العصر ، وطبيعة حياته من زاوية تؤكدها مواقف الشاعر – أحياناً – ممزوجة بروح العصر ، وطبيعة حياته من زاوية تؤكدها مواقف الشاعر – أحياناً – من بقايا القديم الذي يتأثر به إفادة منه ، أو إضافة إليه ، أو تعديلاً فيه من خلال المحتوى لأشكال القصيدة ، وكذا من خلال الجديد الذي ارتبط بطبيعة الترف المحتوى لأشكال القصيدة ، وكذا من خلال الجديد الذي ارتبط بطبيعة الترف الحضاري ، أو بالعزلة الحضارية التي شهدتها البادية النجدية والحجازية .

ومن خلال هذا التصور لحرية الشاعر النفان في اختيار الاتجاه وتأسيس الفن ، وفي التأصيل لمدرسة معينة لها خصائصها وسماتها ، نبدأ مع شعراء المدارس الغزلية المتخصصة التي تعددت بدورها ، وتنوعت ، وكأن العصر قد ترك لنا تخصصاً عاماً في الغزل يعكس ضرياً من الصراع ، ليعقبه تخصص دقيق آخر في طبيعته يعكس ضروباً أخرى منه ، فإذا هو ينقسم إلى مدرستين : مدرسة الغزل العذري – ومدرسة الغزل اللاهي ، ولكل من شعراء المدرستين دوافعه والسمات الخاصة لفنه .

ولعل بعض الاستقراء لشعراء الغزل في هذين الاتجاهين قد يدفعنا إلى طرح فرضية مبدئية قد تعتبرها هنا مقدمة تقود إلى نتيجة صحيحة أو خاطئة ، خلاصة تلك الفرضية أن هذا التوزيع يحتاج إلى إعادة نظر ، إذا ما أعدنا النظر أصلاً في النص الشعرى لدى المدرستين بكل أبعادهما وصورهما ، فهل صفت للاتجاهات الغزلية السمات المميزة لكل منها على هذا النحو ، الذي يساعدنا على الفصل الدقيق بين المدرستين بهذا الشكل ؟ وهل خلاحس شعراء الحب العذري تماماً من ملامح

غزل المدرسة الأخرى ؟ وهل حدث نفس الموقف في مدرسة الغزل اللاهي ؟ وماهو موقف المؤثرات الإسلامية إذن في كلتا المدرستين ؟ وما موقعهما من بقية المؤثرات؟ وهل كان للتأثير الإسلامي سبيله فقط لدى شعراء بنى عذرة دون غيرهم ؟ أم أنه كان أكثر انتشاراً واتساعاً ؟ فإذا كان قد امتد لينتشر بين صور شعراء المدرسة اللاهية والتي بدا شعراؤها عذريين تشبها في كثير من الأحيان ، ألا يصح الخروج من دائرة القسمة على هذا النحو لندرس الاتجاهين على أساس حضاري بشكل موضوعي متداخل يتخلص من تلك القسمة ؟ وإذا كان ثمة تصور ننطلق منه وتنتهى خلاصته إلى أن الفن تمرة طبيعية أو إفراز شرعى للبناء ، الأساس في مجتمع ما ، وهذا البناء ، الأساسي تعكسه مجموعة العادات والتقاليد والمواقف الاجتماعية التي تحرك المجتمع، وتكون خبرة أبنائه على نسق معين ، ألا يصح من خلال هذا التصور أن نتخذ من طبائع تلك العلاقات حكماً في الفصل بين الاتجاهات الفنية خاصة حين توزع إلى مدارس على هذا النحو المتباين ؟ صحيح أن هذا التصور لايمكن أن يلغى - أو حتى يخفف - من حدة التداخل التي قد تنكشف بين فن الشعراء لدى أصحاب المدرستين ، ولكن تظل له نفس أهميته في الخروج من دائرة العفة كمقياس لغزل العذريين ، وكأنها تتحول إلى اتهام سلبي مؤكد لشعراء البيئة الحضارية ، أو مقياس الحسية الذي يلصق بالمدرسة اللاهية ، وكأنه ينسحب تماماً من حياة العذريين وواقعهم الغزلى .

وإذا كان الخروج من هذا الموقف يمكن أن يتحقق من خلال هذا الدرس الحضارى حول منطق الصراع ولغته ، فمن الطبيعى أن نجد صورة غزلية متبدية مازالت تعيش فى دائرة القبائل والحس الوروث لدى أبنائها بما له من سمات خاصة تغلب عليه ، وتلتقى فيها مقومات العصر مع التراث مع مواقف أصحابه من الشعراء ، وهى صورة نستطيع أن نتأملها فى ظل الغزل البدوى، ثم صورة أخرى تبدو متحضرة استطاعت أن تنسق مع روح العصر ، وتنطلق من خلالها متحررة إلى حد بعيد ، ولكنها أشفقت على نفسها من الانغماس الكامل فى دائرة المتع الحسية ، أو الإسراف فيها إلى حد القبح الاجتماعى ، أو الخوف من مواجهة النفس محاسبتها ، وفيها أيضاً التقت ذوات العشراء بأبعاده المختلفة ، ولجأوا إلى التراث حين وجدوا فيه مايتناغم مع تجاربهم ، وصهروا من هذا كله – بالإضافة إلى تأثرهم بشعراء التيار العذرى – فناً جديداً له تميزه يصح أن نتعرف عليه من خلال ماهيته كغزل حضارى من ناحية ، ومادة صالحة للتعبير عن صراع العصر فى نفوس شعرائه من ناحية أخرى ، ولايزال وارداً فى القسمة أيضاً جانب جغرافى خاص يرتبط بالتحديد المكانى لكلا الانجاهين ، ولكن ظاهرة التبدى والتحضر أشد ماتكون ظهوراً فى القصيدة عنها لكلا الانجاهين ، ولكن ظاهرة التبدى والتحضر أشد ماتكون ظهوراً فى القصيدة عنها لكلا الانجاهين ، ولكن ظاهرة التبدى والتحضر أشد ماتكون ظهوراً فى القصيدة عنها لكلا الانجاهين ، ولكن ظاهرة التبدى والتحضر أشد ماتكون ظهوراً فى القصيدة عنها

فى الزمان والمكان ، وإذا كان للمكان تلك الأهمية فى توزيع المدرستين بحكم القرب أو البعد عن مصادر الحضارة ، فليس ثمة تردد فى اتخاذه ذريعة من ذرائع هذا التقسيم الغزلى الذى يحاول التخفف فقط من فكرة العفة كسمة مطلقة ، بعيدة عن الصراعات الحسية ، أو فكرة اللهو المطلق الذى يمكن أن يتصور بلا ضوابط أو قوانين، فى الوقت الذى يعيش فيه الشاعر فى مجتمع إسلامى محكوم بكم هائل من تلك الضوابط الاجتماعية التى تحد من تطرف الشاعر الغزل البدوى أو الحضارى فى كلا الاتجاهين رهناً بقدرات الشاعر على الاستيعاب أو الإفادة ، ومعاودة الصياغة ممزوجة بخيوط منها معاً فى ظلال انقسامه على نفسه ، أو صراعه مع واقعه .

وعلى أية حال فإن هذا المقدمة قد تفيدنا نتيجتها تطبيقاً حين نتعرف على طبيعة المعارضات الشعرية التى التقى فيها مثلاً جميل وعمر على مائدة الغزل الحجازى لنكشف - وقتئذ - كيف استوحى عمر ، وهو ممثل الغزل الحضارى بعضاً من عفة العذريين أو البدو عاكساً بذلك صراعه العميق بين الاتجاهين ، وكيف حدث العكس أيضاً في بعض غزليات جميل ، ليبقى للتوزيع الجديد إلى حضارى وبدوى مبرراته واضحة .

ويبدو الشاعر الأموى في حدود هذا التخصص قادراً على أن يعكس مختلف المؤثرات في عصره ، فإذا كان المجتمع نفسه قد عاش فترة عاتية من الانقسام والصراع بين التراث والحضارة ، ووقع شعراؤه في مختلف الاتجاهات في صراعات كثيرة ومتعددة ، حيث راح بعضهم يحاول أن يقتلع جذوره من القديم ، فيجد نفسه مشدوداً إليه بألف قيد ، فلايستطيع إلا أن يسلم بأهمية دوره وضرورته في الحياة الفنية ، وراح البعض الآخر يحاول جاهداً أن يفرض ذاته على المجتمع بما استوعبه من قيم جديدة ولكنه بدا عاجزاً عن صياغتها إلا من خلال حسه التراثي أيضاً .

وهكذا بدا الموقف بالنسبة لشعراء الغزل في كلتا المدرستين ، فهناك تراث أدبى طويل ممتد منذ الجاهلية لايمكن التنكر له ولا إغفاله ، يصحبه تراث إسلامي له قيمته وقوانينه الخاصة ، وهو مالايمكن للشاعر أن يخرج عليه إلا إذا كان زنديقا ، أو – على الأقل – ماجنا ، وعلى الجانب الآخر يقف التيار الجارف من الامتزاج بالأجانب ، وماصحبه من تفاعل حضاري بدأ يفرض نفسه على مجتمع بني أمية ، وحاول شعراء الغزل محاولة شعراء العصر جميعاً في أن يحددوا موقفهم من كل هذه التيارات مجتمعة ومتفرقة ، فحاول بعضهم الأخذ منها بطرف ، ولكن البعض الآخر قد تطرف فأسرف في التركيز على واحدة من الاتجاهات على حساب رفضه لسواه ، يضاف إلى

كل هذه التيارات ماسبق أن رأيناه من تشجيع السياسة الأموية لكل من شعراء البيئتين، في وقت واحد ، حتى تصرفهما عن التفكير في الانقضاض على الخلافة ، أو مناصرة أحر الأحزاب السياسية المناوئة لها .

فإذا حاولنا تحديد الحجم الطبيعى لموقف شعراء الغزل الحضارى وجدناهم يستندون إلى تراث أصيل فى لهوهم ومجونهم حيث انصرفوا إلى تقليد بعض أمراء الجاهلية الذين أسرفوا فى صورهم الغزلية وبالغوا فيها ، فاتخذ منهم فتى العصر الأموى عمر بن أبى ربيعة قدوة له يحتذيها ، فنهج نهجهم فى كثير من لوحاته الغزلية ، وهلى لوحات تقوم على اختيار دقيق لفتياته من الوسط الأرستقراطى فى المجتمع الجديد ، وهو بذلك يرضى ذوقه الحضارى ، ويستعير ذوق امرئ القيس الجاهلى فى إطار نفس الاختيار .

وقد عكس تناقض التيارين – أيضاً – صورة من القلق السياسي والاجتماعي والصراع الأخلاقي الذي نشر ظلاله على حياة المجتمع الأموى تحت وطأة تربص الأحزاب المختلفة بالحزب الحاكم ، ورغبة السياسة الأموية في تهدئة التيارات الموجودة في الأمصار المختلفة بأى من الأشكال فقراً كان أو غنى كما حدث في البادية والمدن .

وكان لاتجاه البدو أيضاً موطنه الجغرافي الخاص ، وتعلقه – كذلك – ببعض الأصول التراثية التي صاغها شعراء الجاهلية منذ عرف عنترة بن شداد وعبلة ثم عروة وعفراء في العصر الإسلامي ، ذلك أن الفئة التي ظلت تعيش في دائرة مغلقة بعيداً عن حضارة العصر قد أثرت أن تحتفظ لنفسها بالأصول الثوابت من بدواتها ، وظل الشاب القبلي فيها محافظاً – إلى حد بعيد – على تراثه وقداسة علاقاته القبلية ومنها مايتعلق – بالطبع – بفتاة القبيلة المحصنة ، وعلى هذا تصادفنا مجموعة من شعراء تلك البادية وجدت من ماضيها الجاهلي ثم الإسلامي مايشجعها على الاستمرار في تيارها الذي تتسق من خلاله مع واقعها ، حيث راح الشعراء ينمون ذلك الاتجاه حتى صار مدرسة فنية لها مقوماتها وتياراتها وشعراؤها .

وكانت النتيجة الطبيعية لكل هذه الظروف أن صدرت كل من المدرستين عن موقف متخصص له سماته التي تفرده عن المدرسة الأخرى ، وبدا طبيعياً عند شعراء الانجاء الحضارى أن يغلب عليه طابع اللهو والمجون بحكم وجود الأجنبيات وكثرة دور الغناء مع كثرة الثراء ووقت الفراغ لدى الشاب ، الأمر الذى انعكس في تعدد الفتيات في عالم شعراء هذا الاتجاه ، والإفاضة في تصوير التجارب الغزلية وسياقاتها

القصصية مع الحرص على عدم الإسراف فى المغامرات أو الإفحاش فى عرضها ، وكأن المسألة تحولت عندهم إلى إحياء تراثى لما تركه امرؤ القيس من مسلك غزلى ، مع التخفّف مما أسرف فيه فى مغامراته .

كما بدا طبيعياً عند مدرسة البداوة أن تظل حريصة على تقنين علاقة الشاب بالفتاة ، لأن القبيلة مازالت وحدة البناء الاجتماعي بكل أعرافها وقيمها وتقاليدها التي ترفض التعريض بفتياتها من منظور حسى في الغزل مما صبغ غزل المدرسة بطابع معنوى روحي عفيف ، يتسامى بأصحابه عن الوقوف عند غرائزهم أو تصويرها ، الأمر الذي يزداد وضوحاً عند دراسة النماذج الفنية في موضعها من نتاج شعراء العصر .

# الفصل الثانى الموقف الهجائى ومعترك الفحول

وقد رأينا من ظروف العصر مايبرر استمرار تيار الهجاء وصراعات الهجائين ، وكذا مايدعو إلى الإكثار من النظم فيه ، مما بدا ممزوجاً بلغة العنف من قبل الشعراء، خاصة حين أحيين العصبيات بين القبائل في معظم البيئات وخاصة منها البصرة والكوفة وخراسان التي تبلورت فيها النماذج الصراعية القبلية والسياسية .

ومن المعروف في تاريخ الهجاء منذ الجاهلية أنه يقع بين شاعرين ، أو شاعر وقبيلة فهو فن ممعن في دلالته الذاتية ، لايتم إلا من خلال صراع معنن بين طرفين، وهي صورة استمرت أصداؤها في العصر الأموى عند بعض شعراء الأحزاب السياسية، فسار عليها عبيد الله بن قيس الرقيات ، والطرماح بن حكيم ، والكميت ابن زيد وغيرهم من صوروا الموقف العدائي للأحزاب الثلاثة الزبيري والخارجي والشيعي من بني أمية . ولم يحدث تعير ذو خطر في قصيدة الهجاء الموروثة إلا حين امتزجت بالسياسة ، وغلب علهيا الطابع الجدلي وهو بطبعه نمط صراعي من فنون القول ، واشتدت فيها الصور الخطابية وازدحمت بصيغ الإقناع التي تستهدف الانتصار لقضايا الحزب ، وتسقط الحق الشرعي للحاكم في الخلافة قدر استطاعتها .

على أن الموقف الهجائى هو الآخر – كما رأينا فى الغزل – قد انقسم إلى تيارين متخصصين يعكسان نمطاً آخر من أنماط الصراع ، إذ استمر كل تيار منهما فى استعارة القديم ، والاستعانة بالتاريخ ، والعمد إلى تكثيف الحجج الدينية ودار – أكثر مادار – حول العصبية التى امتزجت بالطموحات السياسية وتفاعلت معها ، وظهر تيار آخر جديد له نظام خاص ، ومقومات متميزة ، حتى عد انسلاخاً من الموقف الهجائى التقليدى إلى نسق جديد عكسته النقيضة الأموية التى عرف بها العصر الأموى وعرفت به .

صحيح أننا تعرفنا في عصر الإسلام على بعض المناقضات بين شعراء مدرسة الإسلام في المدينة وبين مدرسة الشرك في مكة ، ولكنها لم تصدر بنفس القسمات المحددة التي كادت تضع النقيضة قواعد وأصولاً فنية يسير عليها الشعراء ويلتزمون تفاصيلها بالإضافة إلى تغير جذري في طبيعة الموقف الاجتماعي لدى الشاعر في صدر الإسلام ، وقد أخذته حمية الدفاع عن دينه في معسكر المسلمين ، وبينه لدى الشاعر الأموى حين ضاقت لديه مساحة الدفاع عن أية قضية ، إلا تسجيل فخره بذاته أو قبيلته ، ورصد الهجاء لخصمه وأتباعه دون أن ينتظر من هذا أو ذاك إلا تصفيقاً حاداً من جمهوره ، وتأكيداً على انتصاره على خصمه في الأسواق الأدبية .

وعلى هذا بدأت الصورة الاصطلاحية لفن النقيضة تظهر في الأفق الأدبي ،

ومن حيث المحترى بدأنا نستكشف إرهاصاتها المبكرة قبل صدر الإسلام أيضاً ، فمنذ الجاهلية كان الشاعر ينظم قصيدة الفخر والهجاء ، فيستعرض أمجاد قومه ، ويعدد مفاخرهم ، ويرصد مناقبهم ، ليضعها في موازة مايهجو به القبائ لالأخرى ، حين يعرض مثالبها ويحصى سلبياتها على سبيل التحدى من ناحية ، وتأكيد خصوصية الفخر لقومه من ناحية أخرى . ولم يكن لشاعر القبيلة المهجوة وقتئذ أن يتخاذل ولا أن يقف سلبياً في وقت عد فيه الشعر لسان القبائل وديوانها ، وسجل تاريخها ، فكما كان الشعر أداة هجومية عند الشاعر الأول ، فلا أقل من أن يستخدم درعاً واقية تدفع المثالب ، وترفضها عند الشاعر الثانى ، وعلى هذا لم يكن لشاعر القبيلة إلا أن ينبرى للدفاع عنها ، والذود عن تاريخها وشرفها ، على أن تلك الإرهاصات المبكرة لم تضع في حسابها شكل القصيدة على يالنحو الذي تحولت إليه في فن النقائض ، ذلك أن المهم عند شعراء الجيل الأول ماكانوا يديرونه من حوارات ومايعرضونه من معان ، ومايرسمونه من صور بصرف النظر عن حتمية الالتزام بالوزن أو القافية إلا على ندرة لاتجعل منها ظاهرة فنية مطردة في ذلك العصر القديم .

أما عصر بنى أمية فقد حدث ذلك التحبول الأساسى فى فن الهجاء ، منذ اكتملت للنقيضة هيئتها الفنية لدى الفحول الثلاثة الذين اقترنت أسماؤهم بها ، ودار معظم فنهم فى دائرتها ، وسجلوا فحولتهم من خلالها ، وأدخلوها فى باب التخصص الفنى على المستوى البيئى الذى شهدته الكوفة والبصرة من خلال سوقى المربد والكناسة بصفة خاصة .

وبدأت مقومات فن النقضية تتبلور من خلال هؤلاء الكبار (١) ودارت أهم مقومات المحتوى فيها حول قضية الأنساب سلباً وإيجاباً ، مضافاً إليها من قبيل التأكيد لمواقف الحربية التى أجّجتها العصبيات القبلية فى حروب دامية طال أمدها واشتد أوارها ، فكانت للعرب مواضع الفخر والهجاء من خلال نتائجها . ومع زيادة حدة الخلافات السياسية التى شهدها عصر بنى أمية حول الحكم ومشكلة الخلافة تزداد نيران الصراع ، وتشتد النزعة القبلية ، ويتهيأ الجو بكثير من الظروف المحيطة به ، ليتقبل فن النقيضة ؛ أعنى ليصدر هذا الفن ويؤصل له ، بل يسعى إلى الارتقاء به بشكل يجعله وليد عصر الأمويين مهما قلنا عن البدايات الجاهلية ، أو الإسلامية التى قد نلتمسها بين مدرستى مكة والمدينة ، ذلك أن القضية هنا تتجاوز بساطة التعبير عن العصبية البدوية التى دارت حول رابطة الدم ، كما تتجاوز منطق الوظيفة الدينية التى

<sup>(</sup>۱) انظر النقائض في الشعر العربي للأستاذ الشايب ، التطور والتجديد للدكتور شوقي ضيف ، وتاريخ الشعر في العصر الإسلامي للدكتور يوسف خليف .

كانت منوطة بها دعوة الرسول عليه السلام ، ذلك أن سياسة العصر قد بدأت تدلى بدلوها في انتشار هذا الفن بأبعاده الوظيفية الجديدة ، منذ شجعت الخلافة أصحابه على الاستمرار فيه ربما لاستقطاب شباب المدينتين الثائرتين في البصرة والكوفة ، أو لتفتتح أمام جمهور العصر بعامة مجالات للمناقشة تصرفه عن مجرد التفكير في السياسة أو الانتماءات الحزبية أو حتى محاولة الانتماء لأى الفرق المناوئة للخليفة ، وبدا الشاعر الأموى سريع الاستجابة للموقف حين راح يستغل قدراته لمجرد تحقيق الانتصار على خصمه والإطاحة بقصيدته وسط جمهوره ، وفي ذلك الضجيج والزحام راح شعراء العصر الكبار ينطلقون من واقع أدواتهم الفنية وقدراتهم العقلية التي خاضت بابا جديداً للصراع أساسه الجدل وتعدد صيغ الحوار والتحدى ، ولم تعد المقطوعة أو قصار القصائد كافية لتكون صورة هجائية شافية ، بل طالت القصيدة لتستوعب رصيد المثالب من خلال تناول تاريخها الطول مما دأب الشعراء على التعرف عليه ، والسعى وراءه ، ورصد وقائعه من قبيل الاستشهاد بها ، والتأكيد على أهمية النقضية وتسجيل خطرها من هذا المنظور الصراعي ، وأصبح الموقف - بهذا الشكل - قسمة مشتركة بين الشاعرين المتناقضين أو المتصارعين ، ولذلك تظل الحدود فاصلة ، كما تظل الفوارق قائمة بين دوافع الشعراء في العصرين السابقين إلى خوض باب الهجاء ، وبين تلك الدوافع حين تتعلق بالشاعر الأموى ، كما يظل المحتوى متميزاً في كثافة مادته إلى حد بعيد ، الأمر الذي يتعلق بتغيّر الوظيفة التي تؤديها النقيضة منذ تحولت عن دورها العنيف في انتصار الشاعر القديم لنفسه أو لقومه أو لدينه ، لتحقق ذلك الدور اللاهي الذي راح يستهدف - أول مايستهدف -إرضاء الجمهور وتزجية فراغه كجزء من وسائل الترفيه التي شجعتها الخلافة ، لتتخلص من جمهور عريض من الشباب يمكن أن يمثل عبئاً سياسياً عليها من واقع انتماءاته الحزبية المختلفة خاصة في البيئات المتمردة على غرار ماشهدته البصرة والكوفة من خلايا الشيعة والخوارج ، وعلى هذا النحو تبلورت فكرة النقيضة الأموية حتى دارت حول موضوعات أساسية قلما كانت تتعداها ، فإذا هي تتناول الأحساب ، والأنساب مدعومة بأحاديث العصبيات القبلية ، وموثقة بما يصوره شعراؤها من أيام العرب في الجاهلية والإسلام ، كما راحت تتاول الصفات والملامح الخلقية ، وتتعرض للموقف من الدين والسياسة والمرأة ، الأمر الذي يجعل للنقيضة خطرها وأهميتها من حيث التنوع في المحتوى ، إذ نراها وقد جمعت مقوماتها وعناصرها من مادة العصور الثلاثة ، فمن التاريخ الجاهلي عرج شاعرها على خيوط العصبية وأيام العرب، ومن الجانب الإسلامي راح يستمد قضايا الأخلاق والتدين أو نفيها عن الخصم

فى موطن الهجاء ، ومن واقع عصره أخذت نقائضه البعد السياسى ، وارتدت ذلك الحوار الطويل الذى أدخل مواقف المرأة طرفاً بارزاً فى فن النقضية استكملت به دائرة الصراع التى تعددت جوانبها وتشابكت مداخل الشعراء إليها .

وفى مجال العصبيات القبلية ظهرت الموازنات الكثيرة بين سلسلة الأنساب ، ومايصحبها من حوار المناقب والمثالب عكسته النقائض بين جرير والفرزدق والأخطل والراعى ، وفى مجال أيام العرب نجد الأيام الإسلامية تبرز فى الصورة بين جرير والأخطل ، منذ كثر الحوار والجدل حول يوم «الثرثار الأول» ويوم «البشر» ويوم «الشرعية» ويوم «المعارك» .... وغيرها من الأيام كثيرر ، ومن أيام الجاهلية نظموا حول يوم «الكلاب الأول» ويوم «ذى طلوح» ويوم «حابس» وغير ذلك من أيام العرب وحروبهم المتكررة (٢) .

وفى مجال استغلال الموقف الدينى فى النقيضة نلمح بعض صور الهجاء ، وصيغ العداء التى يستعين فيها الشاعر بالتيار الدينى ، خاصة حين يتطرق بنقيضته إلى المزج بين الفخر والهجاء والمدح ، إذ يطوع العناصر الثلاثة لتلتقى حول مناقب أو نقائض دينية ، ترفع الأولى من شأنه أو شأن ممدوحه وقومه ، ويعير بسالبها خصمه أو عدو ممدوحه أو أعداء قومه ، الأمر الذى يمتد إلى الأخطل بصفة خاصة فى موقفه من شعراء الأنصار حيث أحال المعركة الهجائية إلى صيغة صراع دينى بينه وبين عبدالرحمن بن حسان بن ثابت الأنصارى .

ومن واقع الحس السياسي حرص شعراء النقائض على المزواجة الكاملة بين مصالح قبائلهم وبين مصالح الدولة التي قد تتعارض – أحياناً – مع قبيلة هذا الشاعر أو ذاك ، وعندئذ يستغل الشاعر المواقف الصراعية لصالح قبيلته مما نجده عند الأخطل – على سبيل المثال – حين يصب هجاءه على «القيسية والزبيرية» مدافعاً من خلال ذلك الهجاء عن حق «الأمويين» في الخلافة . وعندئذ تراه يمزج هجاءه بفخره بقومه من التغلبيين من خلال تلويحه بما قدموه للخليفة الأموى وهو – في جوهره – ما اتفقت فيه مصالحهم مع مصلحة البيت الأموى ، وفي هجاء قيس عيلان راح يستغل العداء بينهما وبين البيت الأموى الحاكم فيهجوها من خلال ميولها للدعوة «الزبيرية» ، وأحال القضية إلى استغلال واضح للصراعات السياسية بما يخدم عصبيته القباية وانتماءه التغلبي .

وتصبح المرأة لدى شعراء النقائض عنصراً جديداً يدور من حوله الهجاء ويسهم

<sup>(</sup>٢) تراجع تفاصل هذا الموقف في كتاب (النقائض في الشعر العربي) للأستاذ الشايب .

في إشعال الصراعات الفردية ، وهو مافرضه شعراء النقائض على أنفسهم وعلى جمهورهم أيضاً ، إذ تجاوزت المرأة دورها الذي وصفه النقاد حين تعلَّق بمقدمات القصائد ، باعتبارها - أي المقدمات - نمطاً من التمهيد النفسي للتهيؤ للإبداع وللتلقي معاً في القصيدة ، وبدلاً من أن تظل صورة المرأة في المقدمات كما كانت عليه منذ الموروث الجاهلي ، وبدلاً من أن يصور الشاعر دورها في الحروب أو الغزلي في غيرها ، تحولت المرأة إلى ضحية لصراعات شعراء النقائض ، منذ وضعوها طرفاً من أطراف الهجاء ، وصورة من صوره ، ووسيلة من وسائله ، فإذا بها تتخذ سلاحاً لتعبير الخصم ، وأداة لطعنه في شرفه من خلال مسلكها «المشين» وهو مسلك قد يعطيه الشاعر أبعاداً عامة مزيفة لاحقيقة لها ، والمهم لديه أن يعممها على كل نساء القبيلة فلا مانع لديه من أن يصفهن بأقبح الصفات ، بل ربما خصص الموقف حين يحدده بالحديث عن امرأة بعينها كما نرى في صورة أم «جرير» في هجائيات الأخطل أو «النوار» زوج الفرزدق في هجائيات جرير أو «جعثن» أخت جرير في هجائيات الفرزدق مما تحول على أيديهم إلى نموذج صراعى بغيض وممقوت . وعلى أية حال فقد ترك شعراء النقائض رصيداً سلبياً أساءوا من خلا إلى المقومات الأخلاقية في الحضارة العربية ، حين تعرضوا لنساء العصر في قصائدهم ، فأساءوا إليهن وكثرت افتراءاتهم في زحام الحماس الجماهيري الذي أحيطوا به ، فانزلقوا بالحديث إلى درجات من القبح الأخلاقي والاجتماعي حتى قدموا من خلاله رصيداً للشعوبية في العصر العباسى ، حيث أجاد شعراؤها استغلاله في الانتصار لأجناسهم وعصبياتهم ، على حساب الحضارة العربية ، والنيل من القيم الأخلاقية التي مست الأمهات والأخوات والزوجات على ألسنة شعراء النقائض الكبار.

وقد أفرط بعض شعراء النقائض في استغلال عنصر «الدين» بصورة واسعة ، الأمر الذي نجد منه مشاهد بارزة عند جرير في هجائه الأخطل وقومه ، حيث أحال المشهد إلى صراع ديني منذ شغل بتعبيرهم بنصرانيتهم ومايقومون بدفعه من جزية ، ومايقترفونه من شرب الخمر وأكل لحم الخنزير ، والتوجه بحجهم إلى الكنائس والبيع ، مما انتشر بكثرة واضحة في نقائضه ، وهو ماتكرر عن قصد مؤكد عند جرير من خلال رغبته في الإطاحة بشرف الأخطل بأي من الوسائل ، منذ عرض بأمه في صور قبيحة راح يعيره فيها بقبحها وفجورها ، وإقبالها على شرب الخمر والإسراف فيها ، وهو ماكان دافعاً آخر لإثارة حفيظة الأخطل ، ليندفع بدوره مهاجماً جريراً وقومه بلا حساب منذ راح يعيره بأحسابه وأنسابه ونساء قومه ، ولم يشأ أن يترك جزئية هجائية إلا وردها على صاحبها ، فإذا الأخطل يخوض – بقبح شديد – مجال

التعريض بالدين الإسلامى ، حتى ليخرج الحوار فى مجال المناقضة والصراع الفردى إلى الصراع العام حول الدين بأصوله وعباداته ، فوقع فيما وقع فيه جرير من المحظور فى الهجاء وإذا الأخطل يدين نفسه هو الآخر فيما قاله عن الدين الإسلامى ، منذ بدا متحدياً ومجاهراً بالمعصية ورفضه الانصياع للقيم والعبادات أو احترام الشعائر:

ولستُ بآكل لحمَ الأضساحي الله بطحساء مكة للنجساح لدى الإصباح حيَّ على الفلاح وأسجَد عند مُنبَلَح الصباح (٣)

ولستُ بهسائمٌ رمسضانَ طَوعها ولستُ بزاجه عنسها بكورا ولست بقسائم للعهيسرُ يدعسوَ ولكنيٌ ساشربها شَهمولا

ولانستطيع هنا أن ندين جريرا وحده لأنه هجا الأخطل بدينه ، خاصة إذا عجزنا عن تبين تاريخ البداية لكل من الشاعرين في هذا الإطار ، وهل بلغ هذا الشعر جريراً فصب على الأخطل هجاءه منتقماً لدينه ، أم أن الأخطل قال هذا بعد هجاء جرير ، على أية حال فقد بدا الأخطل شديد الخصومة في صراعه ومجاهرته بالمعصية ، وسخريته مما يقوم به المسلمون من صيام أو صلاة أو أذان ، ويزداد الموقف غرابة في مجاهرته بشرب الخمر في البيت الأخير ولانكاد ندري كيف تلقى الخليفة وقتها مثل هذه الأبيات للأخطل أو غيره دون عقاب رادع يعيده إلى رشده وصوابه إلا أن تكون المصلحة السياسية العليا قد أعمته عن كل ماسواها ، خاصة أنه -أى الأخطل - بدا من أكثر شعراء العصر تغنياً بالقيم الإسلامية التي اتخذها وسيلة للتكسب والثراء من ديار الخلفاء الأمويين أنفسهم ، حتى احتل مكانة مرموقة في البلاط الأموى ، فصار زعيماً من زعماء شعر الخلافة الأموية في إطار مدائحه ، وهو مايشي بضرب آخر من صراعات الشاعر نفسه بين مانظمه في المدح نفاقاً وبين مانظمه في النقائض كاشفاً من خلاله عما دار في أعماقه ، واستقر في وجدانه ، ويظل لافتاً للنظر في فن النقيضة إذا تجاوزنا قضية الموضوع ومحتوياته الصراعية -كما سبق عرض بعض صورها - إلى رؤية الفن في شكل القصيدة وبنيتها ، أن نجد فيها قدراً بارزاً من الحرص على الدقة والصدور عن الأناة والروية في الصنعة الشعرية ، ذلك أن القصيدة هنا لاتوجه إلى ممدوح أو ناقد فقط ، بل تلقى أمام جمهور

<sup>(</sup>٣) ديوان الأخطل ٧٥٨/٢–٧٥٨ العنس: الناقة الشديدة ، الكور: الرجل بأنواته ، الشمول: الخمر الباردة ، منبلح الصباح: إشراقة الصباح.

عريض ، وخصم عنيد يقف مهياً لتلقيها ، متحرشاً بلقائها ، فالشاعر يضع في اعتباره ضرورة استحسان الجمهور لها ، وضرورة ضيق الخصم بها ، والحرص على انهزامه أمامها ، ومن هنا لانكاد نجد من شعراء النقائض من يخرج على مدرسة الصنعة الجاهلية بكل معالمها في تلك الأناة والروية ، وذلك التنقيح والحرص على الإجادة في الصنعة ، والإسراف في الإطالة والعمق في التصوير .

ومن هنا استطاعت النقيضة أن تستوعب كمآ هائلاً من الطاقات الفنية لدى شعرائها وكأنما دفعتهم إلى مزيد من الاستقراء والاستقصاء وأخرجت مالديهم من أقصى درجات الخيال بكل خصوبته ونضجه ، وراحوا من خلاله يحلقون فى آفاق بعيدة عبر الماضى ، حيث يقفون عند وقائع التاريخ ، ليعيدوا تصويرها ، وليحيلوها إلى شواهد تؤكد صورهم ، وتدعم مواقفهم العدائية ، وهم يمزجون تلك الوقائع بحاضرهم فيأخذون من واقع الحياة وسياسة العصر ركيزة ثانية يرضون بها جمهورهم من أبناء البيئة والعصر ، فإذا الصراع لديهم يمتد بين الماضى والحاضر وإذا به يشمل منطقة الإحياء ومناطق التجديد على السواء ، ومن هذا المنطلق أضافت به يشمل منطقة الإحياء ومناطق التجديد على السواء ، ومن هذا المنطق أضافت التزمت قوانينه وقواعده – أى الشعر – كما تعارف عليها شعراؤه ، ولكنها أضافت إليه كثيراً من تلك الخصائص المعنوية والعقلية التي كشفت ما استوعبه الشاعر الأموى من مقومات العصر وثقافاته المتعددة ، ومن خلالها رصد شعراء العصر قدرات فنية أبرزوها من خلال صورهم الفنية التي جدوا في إخراجها من خلال التاريخ أو العصر أو من خلالها معاً في هذه النماذج الصراعية الكثيرة .

كما ظهرت قدرات أولئك الشعراء من فحول العصر من خلال الصياغة الدقيقة التى اعتمدت – إلى حد بعيد – على انتقاء الألفاظ وإيقاع الموسيقى ، مما دفعهم إلى الحرص فى ذلك الانتقاء والعمق فى تشكيل الصور ، حتى يرضى عنهم الجمهور ، وليكسبوا مزيداً من ثقته ، ذلك أن تلك الثقة باتت بمثابة المؤشر الأول لانتصار الشاعر على خصمه أو استسلامه له ، على مابين ذلك الانتصار أو الاستسلام أيضاً من منطق صراعى تبعث عليه أسواق المربد والكناسة .

ونظراً لحاجة شاعر النقضية إلى التعامل مع التاريخ القديم فقد زاد التحامه بالتراث الأدبى ، فعرَّج على الكثير من ألفاظ السلف فى العصور الأولى ، وحاول أن يضيف إليها من طاقاته الإبداعية وقدراته التصويرية فجمعت كماً هائلاً وواعياً من فنه وثقافته ، مما أبرز لنا في النقضية معجماً يلتقى فيه القديم مع الجديد ، وتتأكد من

خلال القدرات الفنية للشاعر ، وعندئذ تخف حدة صراع الموروث مع مادة الواقع حين تجمعها لغة الإحياء التي خضع لها الشعراء الكبار .

ويبدو أن شعراء النقائض – وغيرهم من شعراء العصر – قد قدموا مادة طيبة موثقة لرواة الشعر واللغة ، ممن حرصوا على التدوين في تلك الفترة ، ونزل منهم فريق إلى القبائل يجمع منها مادته اللغوية والأدبية ، وهي مادة قدم منها شعراء النقائض كما لابأس به بحكم تعاملهم مع التراث واحتكامهم الدائم إلى مادته ، الأمر الذي ينطبق على بعض المؤرخين أيضاً ، إذ وجدوا من تفاصيل الأحداث والوقائع ماظل مطروحاً في فن النقضية فراحوا يستعينون بها في تسجيل وقائع التاريخ ، ورصد أحداثه وأخباره بعد تصفيتها وتنقينها من شوائب المبالغة التي دفعت إليها العصبية وزادتها دوافع العداء والخصومة بين الشعراء وماعاشوا عليه من صراعات لم تعرف هدوءاً .

ولانستطيع أن نتنكر – أيضاً – لم قدمته النقائض من مادة طريفة أمام شباب العصر كان من الممكن أن تنمى فكرهم وتزيد من ثقافتهم ، لولا أنها استهدفت نوعاً من التهدئة لجمهورها العريض وصرفه إلى تشجيع حلقات الشعراء والتصفيق لهذا الشاعر أو ذاك ، دون أن تتحول إلى موقف تثقيفى ، أو أن تتحول الظاهرة إلى منتدى أدبى يدور فيه الجدل والحوار النقدى الهادئ . ولكن الدولة راحت تعادى الجدل وأهله ، فكيف تشجعه في منتديات ثقافية قد تتحاور حول سياسة العصر ؟ لذا اكتفت من حلقات النقائض بصورتها الاجتماعية ، حتى ينصرف أصحابها عن مجرد فكرة الانتماء لأى من الأحزاب المعارضة للخلافة .

وعلى هذا كان للنقضية أكثر من وظيفة منذ ارتبطت بصاحبها وقومه من ناحية ، ناحية ، وأيام العرب وتاريخهم من ناحية ثالثة ، وشباب العصر وخلفائه من ناحية رابعة ، فمن حولها التقى هذا الحشد الذى يكشف لنا طبيعة العصر على حقيقتها ، ومن واقع صراعاتها وصراعات أبناء البيئة على كل مستويات الفكر السائد بينهم .

على أن تلك الفائدة التى نرصدها للنقائض تظل مشوبه بما قدمته من إساءة بالغة للحضارة العربية بقصد أم عن غير قصد – وذلك حين تجاوز شعراؤها حدود التأدب الاجتماعى فأسرفا فى قبح المواجهة ، وهتكوا الأعراض بلا حساب ، واتخذوا من سير النساء مجالات للتعبير بلا وزاع من الدين ، أو من الضمير أو الأخلاق ، فقد راحوا يضخمون المواقف من خلال افتراءات كثيرة تتعلق بزوجاتهم ، وأخواتهم

وأمهاتهم ، فتركوا بفنهم وصمة سيئة في جبين حضارة العصر ، كانوا مسئولين عنها بحكم صدورها عنهم ، وكان جمهورهم أيضاً طرفاً في شيوعها كظاهرة ، وكذلك كانت سياسة الدولة الأموية التي لم تحاول التصدى لهذا التيار ، بقدر ماتركته يسلك كانت سياسة الدولة الأموية التي لم تحاول التصدى لهذا التيار ، بقدر ماتركته يسلك ذلك المسلك المشين ، منذ شجعت عليه ، حتى إذا استفحل أمر الموالي بعد ذلك في عصر بني العباس وجدوا رصيداً هائلاً من صيغ السب ، والشتم ، والقبح في دواوين الشعراء العرب ، فانطلقوا – بلا حساب – يهاجمون الحضارة العربية ويقدمون لها الإساءة لتو الإساءة ، ويلهبون ظهور العرب بسياط الهجاء التي انتزعوها من أيدي شعراء عصر النقائض . وهكذا راحت النقضية الأموية تعكس نماذج صراعية متعددة على المستوى الفردي بين الشعراء ، وعلى المستوى الجماعي بين القبائل وعلى المستوى السياسي بين الوظيفة الرسمية لشعرائها وبين شعراء الأحزاب المعارضة أو الجمهور عامة ، وعلى المستوى الأخلاق المستوى الأخلاق عليه من امتداد القيم والحفاظ على الأخلاق الإسلامية ، وبين ماشاع من فوضى الإحياء لكل ماهو جاهلي ، وعلى المستوى العقلي ظل الصراع ولغته سمة العصر الأولى فهو منطق الفرق السياسية والدينية ، فكيف غيد عنه الشعراء الكبار ممن احتفت بهم الخلافة ووجدت لديهم ضالتها ؟

# الفصل الثالث جــ- الموقف الخمرى وتبلور مع تيار الزهد

ومما يسجًل للدولة الأموية أنها تمسكت بعروبتها إلى الحد الذى ضاق فيه الموالى من جراء سوء المعاملة ، ولكنهم لم يستطيعوا أن يعلنوا تمردهم عليها إلا من خلال نداءات خافته أصدرها بعض شعرائهم مطالبين بالمساواة مع العرب ، وبدا الشاعر منهم شديد الحرص والحياء فى تسجيل مطلبه ، ومع هذا لم ينج إسماعيل ابن يسار النسائى من عقاب هشام بن عبد الملك بن مروان حين ارتفع صوته مطالباً بتلك المساواة ، حيث بدأ يفاخر بعصبيته الفارسية ، ويفضل قومه من الفرس على العرب مردداً بذلك صورة من صراع الأجناس والعصبيات فى أوسع صورها ، وإن كانت مازالت متخاذلة إلى حد بعيد طيلة العصر الأموى ، وماحدث فى عروبة الدولة كان متصوراً أن يحدث فى إسلامها أيضاً ، ولكن انتكاسة أخلاقية غريبة بدأت تعرف طريقها إلى المجتمع الأموى ، وتشيع بين شبابه ، قد نقول أنها ظهرت بحكم اتساع طريقها إلى المجتمع الأموى ، وتشيع بين شبابه ، قد نقول أنها ظهرت بحكم اتساع حد ما – من القيم الإسلامية فيها ، ولكن هذا القول لايبرر بحال موقف البيت الأموى الحاكم نفسه ، خاصة حين يظهر فيه من أبناء الأسرة من يسلك مسلك اللهو والمجون ، ويضرب لشباب العصر أسوأة قدوة فى خمرياته ، وكأنه يستعيد سيرة امرئ القيس فى لهوه وغزله ، أو صوت طرفة بن العبد فى فلسفته الخمرية قبل ظهور الإسلام .

لقد راح الشاعر الأمير يفتح للشعراء مجالاً خصباً للتحرر والتحلل من القيم والتقاليد التي أرساها الدين الإسلامي ، خاصة حول تحريم الخمر ، وعلى نهج شعراء الغزل الذين تخصصوا في الفن الغزلي ، وحولوه من مقدمات إلى قصائد مستقلة الغزل الذين تخصصوا في الفن الغزلي ، وحولوه من مقدمات إلى قصائد مستقلة حديث التجرية الخمرية دون سواها ، راح الشاعر الأمير يصنع نفس الموقف فحول حديث الخمر من مجرد «مقدمة خمرية» افتتحت بها قصائد الشعراء ، أو مجرد حوار يدور في جزئية من القصيدة كما نعرف عن معلقة طرفة بن العبد ، حول هذا كله إلى عالم متخصص في الخمر والمجون ورح يستقصي كل مايتعلق بالخمر من وصف لها، وتصوير لمجالسها ، وموقف الندماء ، ومايدور في عالمهم من لهو ومجون وملاحاة وعبث ، ومايحيط بهم من سقاة الخمر وكؤوسها ، وتأثيرها في نفوس شاربيها، وغير ذلك مما يتعلق بعالم السكر والعربدة الذي فتح (الوليد بن يزيد) بابه على مصراعيه ، فراح ينادم سمار عصره ، ويضع لهم القدوة السيئة التي التفليدي للقصيدة العربية ، المستوى الفني أن يتحرر - في بعض شعره - من الشكل التقليدي للقصيدة العربية ، فمع جدة الموضوع ، ومع تحرره من القيم الدينية والأخلاقية تحرر أيضاً من القيم الفنية الموروثة (۲) وآثر أن يتسق الفن مع واقعه الجديد ، بما فيه من خفة الحياة المفية الموروثة (۲) وآثر أن يتسق الفن مع واقعه الجديد ، بما فيه من خفة الحياة

<sup>(</sup>٣) يراجع ديوان الوليد بن يزيد .

ورشاقتها ولهوها ومجونها ، فكانت الأوزان الخفيفة أو المجزوءة أو القصيرة أقرب إلى حياته الصاخبة التي ازدحمت بمعالم الطرب وصور الترف ، والتي لم يشغل صاحبها نفسه بالبحث في قضايا أو مشكلات دينية أو حتى سياسية بقدر مازج بفكره في حياته المادية بكل مافيها من مقومات حضارية جديدة تمثلت في إمعان الوليد وكثير من أهل عصره في التحلل مما يفرضه عليهم دينهم ، فقد وقر في نفوسهم بعد اتصالهم بألوان الحضارة المختلفة أن الحرية الدينية معناها أن يفعل كل امرئ مايحب ومايشتهي ، دون أن يخشى ملاماً أو رقيباً ، فما يمنع من الشراب - إذن - والتفنن في مجالسه ؟ ومايمنع من الإباحة الاجتماعية في كل صورها وأشكالها(٤)على أن ذلك المسلك الخرى الذى سلكه الوليد لم يكن لينطبع على العصر الأموى كله ، ولكنه - على أية حال - يظل بمثابة مؤشر يكشف عن صورة حية من صور الحياة في ذلك المجتمع ، وربما يسجل الطابع المميز لقطاع كبير من شباب العصر ، عرفوا طريق الغواية ، واتخذوا سبيلهم عبر اللهو والمجون ، فأفسدوا جانباً هاماً من الحياة الدينية . وامتد الفساد إلى الخلافة ذاتها من خلال الوليد ، بل تجاوز خطره حدود اللهو والعبث الأخلاقي ليمس أصول العقيدة بالتعرض للدين عن طريق الشك في البعث أو إنكاره، والإسراف في الاستخفاف بالعبادات والتكاليف الدينية ، وعرض صور متنوعة من الزندقة التي راحت تعبث بأفكار الناس ، وتفسد عقائدهم ، وقد وصفه أبو حمزة الخارجي في خطبة له حين قال عنه إنه يشرب الخمر ، ويلبس الحلة قومت بألف دينار .. حبَّابة عن يمينه وسلاِّمة عن يساره تغنيانه ، حتى إذا أخذ الشراب منه كل مأخذ قد ثوبه ، ثم التفت إلى إحداهما وقال : ألا أطير (٥) وهو - تأكيداً لذلك -صاحب الزندقة المعلنة التي جاهريها في قوله المشهور عنه والذي يرصد تهتكه وعربته:

أشهه الله والملائكة الأبرار واله والمههد الله والملائكة الأبرار واله والمهد الله الصلح انتى اشتهى السماع وشرب الك وشرب الك والمحق الملاح والعق المحريم والحسدود الملاح والنديم الكريم والحسدادم الف والمحريم والحسدادم الف والمحريم والمحريم

<sup>(</sup>٤) انظر د. هداوة . اتجاهات الشعر في القرن الثاني ٨٥ .

<sup>(</sup>٥) البيان والتبين ٣/١٢٣ .

<sup>(</sup>٦) الأغاني ، ٢٢/٧ .

وقد ترك تحرر الوليد وزندقته المجال مفتوحاً للمناقشات حول تبرير موقفه ، أو التعرف على جوهر دوافعه ، وهو مارصد منه جانباً الدكتور شوقى ضيف فى قوله «ومهما يكن فقد اجتمعت ظروف كثيرة لتخريج الوليد على هذا النحو من أنحاء الحياة ، فقد نشأه أبوه على اللهو والعبث والاهتمام بالغناء والسماع ، والأخذ من متع الدنيا ، وخاصة الخمر والشراب ، وألحق به أستاذاً مؤدباً كان من نفس المزاج هو عبدالصمد بن عبد الأعلى ، وهذا كله أضيف إلى الثراء الواسع ، فكان الوليد يسرف على نفسه إسرافاً طاغياً فى كل شئ ؛ فى أناقته وثيابه وعطره ، حتى كان يتحلى بالجوهر ، وكانت العود ماتزال مشتعلة فى أرجاء قصره الملئ بالطنافس والقيان والجوارى من روميات وغير روميات» (٧) .

ومع اتفاقنا مع ماذهب إليه الدكتور شوقى يظل السؤال قائماً حول أبناء الخلفاء وولاة العهد ، ممن توافرت لهم نفس الأنماط من المعيشة وسبل الحياة الاجتماعية ، ولم يتنكبوا نفس السبيل ، ولذا يصح أن يضاف إلى هذه العوامل مجتمعة عامل نفسى هام أثر – بالضرورة – في تكوين الوليد ، ويبدو أنه أثر فيمن كانوا على شاكلته من أسلافه مثل امرئ القيس وطرفة بن العبد ، ومن الأجيال التالية مما نجده في شخصية عبدالله بن المعتز العباسي ، فهل يمكن أن نتعرف على هذا المسلك لدى تلك المجموعة من الشعراء الأمراء من منظور نفسي نستعير فيه مصطلحات العصر لنكتشف ظاهرة «الاغتراب» عن المجتمع بكل قيمه وتقاليده ، كما وجهت «الملك النكتشف ظاهرة «الاغتراب» عن المجتمع بكل قيمه وتقاليده ، كما وجهت «الملك الضليل» و «ابن العشرين» في الجاهلية ، ثم استمرار تلك الظاهرة مع إضافة الاغتراب أيضاً عن القيم الدينية عن طريق التحلل منها والاستهتار بها على غرار ماوقع من الوليد وابن المعتز مثلاً ؟

على أية حال لم يكن اغتراب امرئ القيس في الجاهلية إلا رد فعل لضيقه بكثير من القيم التي فرضها عليه المجتمع بقيوده وأغلاله ، فأحس الشاعر رغبة عارمة في ممارسة حريته والتمتع بحياته ، فوجدها في تلك البطولات التي تصورها في مجال الغزل ، وعنده تعددت المغامرات الغزلية بصورة تنقشع معها قتامة حياته ، خاصة حين ازدادت تلك الحياة كآبة بما طلب منه فكانت مقولته المشهورة التي عكست - على المستوى السياسي والاجتماعي - قمة صراعه النفسي إزاء الحدث الضخم الذي لم يكن مؤهلاً له ،ضيعني صغيراً وحملني دمه كبيراً ، لاصحو اليوم ولاسكر غدا ، اليوم خمر وغدا أمر، .

<sup>(</sup>V) التطور والتجديد ٣٠١ .

ويتكرر المشهد عند طرفة بن العبد بتصريحه باغترابه عن مجتمعه ، وهو اغتراب يفرضه عليه – نفسياً – إحساسه بملاحقة فكرة الموت له ، إذ رأى العدم يتصدى له ، فلم يجد وسيلة للانتصار عليه إلا بإعلان نفوره من كل قيم المجتمع وتقاليده ، فراح يسرف في مسلكه الخمرى بلاحساب ، ويرفض اللوم من مجتمعه ، ويتخذ من الخمر معادلاً يقيم من خلاله حياته ، ويعكس من خلاله همومه ، فتجسدت كل أماله في اقتناص اللذة من الحياة ، حتى يحقق عليها انتصاراً وهمياً يتغلب به على فكرة الموت التي أثقلت كاهله ، وملأت عليه خياله أينما اتجه ، وعجز عن مصارعتها أو الانتصار عليه أينما كان .

ويأتى دور الوليد أيضاً حلقة من هذا «الاغتراب والصراع النفسى فهو يبدو سعيداً فى قصر الخلافة بكل متع الحياة وترفها ، فيعب منها حتى الثمالة ، ولكن الحياة بالنسبة له شئ ، والمجتمع أو القيم والتقاليد شئ آخر ، ومن هنا آثر أن يتخلص من قيود الدين والمجتمع على السواء ، ليحقق لنفسه اللذة الطارئة التى فلسف من خلالها حياته ، على نهج أسلافه من أمراء شعر الجاهلية .

ومهما حاولنا تبرير موقف الوليد من منظور اجتماعى ، أو نفسى ، أو غيرهما ، يظل للموقف خطره فى مجتمع إسلامى الرعية من ناحية ، وفى قصر الخلافة الإسلامية التى تتنازعها الأحزاب ، وتدير حولها النظريات من ناحية أخرى ، ولعل فى مسلك الوليد ماشجع شعراء الزندقة فى العصر العباسى – بعد ذلك – على التمادى فى المجاهرة بالمعصية والتشكيك فى المعتقد الدينى ، مما نجده شائعاً وصريحاً فى ديوان بشار وأبى نواس وغيرهما من المجان والزنادقة .

وهكذا بدا الشعر الخمرى تياراً متميزاً في العصر ، ربما عكس جانباً من ظاهرة التخصص التي أرساها شعراء الغزل ، واستطاع ذلك التيار أن يترك بصمات وضاحة في فن القصيدة الخمرية التي لم تدرج ضمن موضوعات الشعر التقليدية ، كما استطاع الشاعر أن يوظف هذا الفن في استيعاب عالمه النفسي بعيداً عن كل القيم ، ولكنه على المستوى الفني فتح مجالات واسعة لمزيد من التحرر فبدا خطره الديني يسير في اتجاه الخطر الاجتماعي الذي تركه شعراً الانقائض مادة جاهزة للشعوبيين من بعدهم .

فإذا ماتوقفنا عند أنصار هذا الاتجاه رأينا الصراع ظاهرة واضحة تعكس طبيعة مواقفهم في مقابل تيار الزهد الذي راح أقطابه يؤصلون لفكر ديني منضبط ، بدأ – في جوهره – رد فعل طبيعياً لضجيج الحضارة المادية بكل أو شابها وأصدائها في

سلوك المجان ، من هنا كان ضرورياً أن تظهر ملامح تيار الزهد واتجاهاته في العصر الأموى باعتباره الشق الآخر الحتمى لهذا الشكل من أشكال الصراع العقائدي والأخلاقي .

ذلك أن تيار الزهد قد عرف سبيله عبر البيئات المختلفة بدليل كثرة ماتردد من أسماء زهاد العصر من ناحية ، وماتركه زههدهم من أصداء واضحة في لغة الشعراء – بوجه عام – من ناحية أخرى .

ويرصد الجاحظ في «بيانه وتبيينه» عدداً كبيراً من أسماء زهاد الكوفة والبصرة (^) ويكفى من بين زهاد العصر أن يامع اسم «الحسن البصرى» ومن حوله الوعاظ والقصاص ممن غصت بهم مجالسه ، وراحوا ينشرون الزهد بين شباب العصر، وهو ماترك ظلالاً واضحة لدى كثير من الشعراء مما يمكن مراجعته من خلال قراءة الباب الأول من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٨) البيان والتبيين ٢/٣٦٢ .

# الفصل الرابع هـــ الظواهر الفنية الخاصة

- (١) بين المبالغة والاستدارة
- (٢) بين الخطابية والقصصية

(١) بين المبالغة والاستدارة

اتخذ الشاعر العربى القديم أدواته الفنية فى المدح ممزوجة بالمبالغة ، بل كثيراً ماكانت تصدر عنها حتى أصبحت المبالغات الشعرية طابعاً عاماً يكاد يفرض نفسه على ثكير من صور الممدوحين لدى الشعراء ، على اختلاف درجات ذلك التصوير ، ومع تنوع مستوياته ، ابتداء من المستوى التشبيهى ، إلى مايتجاوزه من إيغال وعمق فى المستوى الاستعارى بين تجسيد وتشخيص إلى المجاز والرمز بوجه عام . وبدت المبالغة – على هذا النحو – جزءاً من السعى المتكرر لدى الشعراء نحو «المثالى» و «الكامل» ، إذ أنها تطرح تصوراً جمالياً مثالياً وكاملاً لكل مقومات الشخصية الإنسانية موضوع المدح تكاد تتجاوز بها – فى معظم الأحيان – رصيدها الفعلى على أرض الواقع وكأنها تنقلها من عالمها الحقيقي إلى عالم مفارق ، تكتمل فيه الرؤى وتكمن الحقائق المثالية ، ويبين الجوهر بلا شوائب أو نقائص .

ولعل لمحة سريعة من الفكر الأفلاطوني في مسألة الرؤية المفارقة للأشياء وتأمل صورها الكاملة المختلفة – في عالم المثل الذي يصبح نموذجاً ناضجاً ، ومادونه مجرد نقص وتشويه – تبين إلى حد تصور الشاعر العربي ممدوحه من نفس المنظور مع بساطة في عرض الصور بعيداً عن التفلسف والتعقيد ، وقريباً من محسوسات الواقع التي تحولت إلى أدوات تستخدم أطرافاً تصويرية ، فكان البحر النموذج الأمثل لمشهد الكرم ، وكان الأسد النموذج الأول للشجاعة إلى غير تلك اللوحات الفنية من أطراف صور طرقها الشعراء ودارت في عالم المدح ، حتى أصبحت قاسماً مشتركاً شائعاً بينهم يبقى للشاعر فيه جودة العرض ، ودقة الأداء والتصوير لمعطيات مادة الصورة المنتقاة .

ولمحة سريعة أخرى ترد إلينا من خلال تصور المجتمع اليونانى القديم لفكرة البطولة التى تجاوزت فى الملاحم القديمة المستوى الطبيعى للبشر ، حين عرضت صورة البطل «التاريخى» أو «الأسطورى» أو «نصف الإله» وأقحمت فى الصورة جانبا مطلقاً لايستطيع البشر العاديون إدراكه ، إذ اكتفى أصحاب الملاحم بتصوره وإضفائه على البطل ، كذلك بدت الصيغة المطلقة عند الشاعر العربى حول تلك الهالة الضخمة التى يظهر من خلالها توهج ذات ممدوحه ، حين تصبح محور تصويره ، بل هى تفرض نفسها على كل مواد صوره ، وهو عرض قد يصل إلى شكل بغيض – أحياناً ولتجاوزها الموقف الدينى من ناحية أخرى ، مما نجده فى مثل صورة أبى نواس التى رسمها للخليفة :

## وأخفتَ أهلَ الشّرك حتى إنه لتخافُك النّظَفُ التي لم تُخلق

أو فى قول ابن هانى الأندلسى لممدوحه على طريق الرؤية الشيعية للإمام وهو يعكس من ورائها معتقده ومذهبه:

### ماشئت لا ماشءت الأقدار فاحكُمْ فأنت الواحدُ القهار

فقد يصل البعد «الأسطورى» بموقف البطولة الفردية المطلقة إلى غير حدود فممدوح أبى نواس تخشاه الأجنة فى بطون أمهاتها ، متجاوزاً بذلك عالم الحس إلى عالم الغيب ، مستعيناً به فى المبالغة فى طرح صورة البطل الخارق للعادة ومايصدرها عنه من مظاهر الخوف والفزع التى تدهش أعداءه وفى الصورة الأخرى يتجاوز ممدوح ابن هانى المستوى البشرى فيتمتع بجانب إلهى مطلق حققه له شاعره وشيعته ، مما لايمكن أن يتناغم بحال مع الحس الإسلامى بقدر ماينطاق من أعماق ذلك الحس القديم الذى عاش من خلاله أبطال الملاحم اليونانية مواقفهم من خلال فن الملحمة ورصيده الفكرى والخيالى ، وهنا تتجه لغة الصراع اتجاهاً جديداً متميزاً بين الوقع والخيال أو بين الصورة الإنسانية التى درج عليها شعراء صدر الإسلام حول الممدوح من البشر إلى الصورة المطلقة التى قد تتصارع فيها الملائكية والشيطانية ، أو المعدود من البشر إلى الصورة المطلقة التى قد تتصارع فيها الملائكية والشيطانية ، أو الشعرية .

ولعل رسوخ مشاهد من رواسب الفكر الأسطورى على هذا النحو فى مخيلة الشاعر القديم وذاكرته هو ماحدا به إلى تعظيم مكانة ممدوحه فى هذا الأطر المطلقة ، وهو ماازداد عمقاً مع إقحام الشعراء الحس الدينى على صور الممدوح فبدلاً من فكرة «الآلهة» فى ظاهرة «البطولة» تكررت الملامح المطلقة من خلال ذلك الجانب الملائكى الذى يمكن أن يصور من خلاله الممدوح ليتجاوز بذلك كل حدود الواقع وإمكاناته ويرقى على مستوى الرؤية البشرية المحسوسة والمحدودة وهى صورة اكتملت جزئياتها ، وتعددت ملامحها وأبعادها فى موازة ماصنعه الشعراء فى موضوع «الهجاء» الذى احتوى الوجه الآخر للصورة ، حين أخذت منه المبالغة مبلغاً كشفت من خلال منزعاً شيطانياً غلب عليه طابع القتامة والسواد ، من واقع ما أضفاه الشاعر على شخص «المهجو» من خصومه حتى راح يهبط به إلى أدنى درجات الإنسانية ، ويعكس من خلاله أسوأ صورها ، وأحقر ملامحها .

ويبدو أن تأثير الحس «الأسطوري» و «الديني» قد التقيا في ذاكرة الشاعر العربي القديم ، منذ راح يجتهد من خلال كده الذهني طامحاً إلى المبالغات ، من خلال

معطيات المجاز والإيحاءات التصويرية التي يمكن أن تنطق بها معه اللغة ، فراح يستخرجها من مكمنها ، في إطار الصور الشعرية ؛ الأمر الذي أدى إلى تحول معطيات تلك الصور من مجرد أطراف في التشبيه مثلاً ، إلى مزج كامل بين المشبه والمشبه به ، إلى درجات أخرى من درجات الرمز، أو «الكناية» التي توجز تفاصيل الصورة في القصيدة ، ويعكس أقصى مالدى الشاعر من رغبة في المبالغة هي بدورها – نمط من أنماط الصراع الصريح بين ماهو كائن وما هو مثال ويبدو الطريق وكأنما ظل ممهداً أمام شاعر العصر الأموى في قصيدة المدح ، حيث راح يحتذى حذو أسلافه في الصور التي رسموها لممدوحيهم ، وأضاف إليها ماكمن في ذاكرته من تقافات جديدة تنوعت مصادرها – على كثرتها – ليخرج من مزيج الموروث مع تلك الثقافات صوراً متمايزة ، تقترب بممدوحه من «النموذج» أو «المثال» مما أدى – بالضرورة – إلى طابع تكراري تداوله الشعراء ، بل امتد التكرار ليفرض نفسه على الشاعر الواحد في ديوانه ، فشاع بين كثير من قصائده ، حتى أصاب مدحة الشاعر للممدوح الواحد ، وكأن طبيعة الصور قد تحددت ومعها تحددت الطبيعة النوعية للممادوح الواحد ، وكأن طبيعة الصور قد تحددت ومعها تحددت الطبيعة النوعية للمبالغة ، وهو مارصده على الصعيد الفني كبار شعراء الخلافة بصفة خاصة .

وعلى هذا النحو وأشباهه تعددت معطيات التصوير المطلق أمام شاعر المدحة الأموية ، حيث شغل بالبحث والتنقيب عن أصولها في الموروث ، وإلحاقها بما ثقفه من عصره ، فوجد ضالته فيهما معا ، وكان عليه أن يجتهد في الصياغة وجودة العرض ، وبراعة التصوير ، ولذا حاول أن يصبغها بصابعه الإبداعي فزاد في مبالغاته وتضخيم صور ممدوحيه ومع التضخيم خرجت الصور من دائرة «الإيجاز» إلى مجال «تفصيلي» تحولت فيه إلى لوحات فنية كاملة ، ارتبط فيها البيت بما يليه تحت فكرة تضمين القوافي أو الاستدارة (١) وقد بقيت الاستدارة أكثر صعوبة في إبداعها فبدت أقل انتشاراً من التضمين ، ففيها الإطالة والاستطراد من خلال بناء محكم من أول اللوحة إلى آخرها ، وفيها أيضاً الموروث الممتد من لدن النابغة الذبياني ، إلى الأخطل ، والفرزدق وغيرهما من شعراء العصر ، وذاع بين شعراء العصر استدارة النابغة التي أصبحت نموذجاً يحتذي ، وفيها يقول في صورة ممدوحه :

وما الفرات إذا جاشت حوالبًه ترمى أواذيّه العَصِين بالزَّبَدَ

<sup>(</sup>١) والاستدارة جملة متوسطة الطول تشتمل على فاتحة وخاتمة وتتألف من فواصل ترتبط بأحكام وتتساوق في انتظام وقد عرفها الشعراء في معرض «المفاضلة» وفي معرض «التوكيد».

\_\_\_\_ 19٠ \_\_\_\_\_ القصيدة العربية \_\_\_

يمده كل واد مُـــــــــرعِ لَجِب

فسيسه ركسام من اليَنْبسوت والخسطسد

يظل من خوفه الملاح مُعَتبصها

بالخسيسزرانة بين الأين والنَّجَسد

يومـــا بأكـــرم منه حين تقـــصـــدُه

ولايحسولُ عطاءُ اليسوم دونَ عَسد (٢)

فيأتى الشاعر الأموى فيعجب بالنموذج الجاهلي ، فيسلك نفس السبيل على نحو مايقول الأخطل في نفس الموضوع المدحى وعلى نفس النسق :

ومسا مسربية يعلو جسرائر حسامسر

يشقُ إليها خسيزرانا وغسرقسدا

تحسرز منه أهل عسانة بعسدمسا

كسسا سيورها الأعلى غيشاء منضيدا

يقهم بالملاح حستى يَشُهفه السه

بمطرّد الآذيّ جَــوْنِ كـانّمــا

رفا بالقراقيرا النّعام المُطَرّدا

كـــأن نبــات الماء في حـــجـراته

أباريقُ أهدَّتُهـا ديافٌ لصَـرْخَـداً

بأجسود سَسيسبا من يزيد إذا غسدت

به بُخته يحملن مُلْكاً وسُوْءددا (٢)

 <sup>(</sup>٢) ديوان النابغة الذبياني: الأوذاي: الأمواج الكبيرة العنيفة، الحوالب: الروافد، مترع: ملئ.
 لجب: صخب، الينبوت والخضد: نوعان من الشجر الكبير الضخم، الخيزرانة: صدر السفينة، الأين والنجد: التعب والحر.

<sup>(</sup>٣) ديوان الأخطل ٢١٠/١ تحرز: أي تهيب منه وأعد له مايقيه أذاه . يقمص: يثير أضرابه . المشيح: المجرب . الأذي: الموج ، جون: أبيض (هنا) ، المطرد: الذي يتبع بعضه بعضاً ، زفا : طيوره . حجراته: نواحيه ، دياف وصرخه: قريتان ، بخته: إبلة الخرسانية .

وعلى هذا النحو يستوقفنا موضوع الاستدارة كنمط من أنماط الصراع الفنى بين الإفادة من الموروث والاجتهاد في المبالغة ، وجمع أطراف الصورة من خلال الإطناب والاستقصاء للمعانى والأفكار ، وفيها يشتد حرص الشاعر على أن يضيف إليه من ثقافة عصره ، وإن كان يبدو في كلا الأمرين ، شديد الحرص أيضاً على تعميق الصورة من خلال الألفاظ المعجمية التي يكثر منها في رسمها ، ولذلك راح الأخطل نفسه يكرر المحاولة من خلال استدارات أخرى على نحو قوله :

ومسا مُسزْبِدُ الأَطُواد من دون عسانة

یشق جبال الغَوْر ذو حَدَب غَمْرِ
تظلُ نبات الماء تبدُو مُستونُها
وطوراً تَوارى في غَسواربه الكُدْرِ
مستى يطرَد تسق السّواد فسضوله
وفي كل مُسستن غسواربه تجسرى
باجود من ماوى اليسامي وملجا السها مُضاف ووهاب القيان أبي عَمْرو (٤)

وهكذا يبدو الأخطل ، وقد أعجب من فنه بفكرة الاستدارة ، فأكثر من معالجة الصورة من خلالها ، وإن كان ملفتاً للنظر أن رصيد النابغة قد ظل مهيمناً عليه ، وكأنه أراد أن يترك بدوره تراثاً على نفس النسق ، فراح يكررها إعجاباً بإبداعه فيها ، ودقة صنعته ، ولكنه ظل يدور في معظمها في فلك نفس الصور والألفاظ ، فكرر نفسه أكثر مم كارر القدماء ، ومع هذا لانستطيع أن نغمطه حقه في صياغة ذلك النمط البديعي الذي تجاوز به مجال المبالغات المدحية فاقتحم مجال الغزل في قوله :

مسارَوْضَة خسطسراء أَزْهَرَ نَوْرُها بالقَسه سنة التي ورمسال بالقَسه سنة التي ورمسال بهج الربيع لها فسجاد نباتها ونمَت باسسحم وابل هَطال

<sup>(</sup>٤) ديوان الأخطل ٢/٥٥٥ . المربد الأطواء: نهر الفرات تضطرب أمواجه ويعلوه الزبد ، الحدب: الموج ، الغمر : الضخم الغامر ، المتوج ج متن وهو الظهر ، المستن : المجرى ، المضاف : الذي أحاط به الشر ، أبو عمر كنية عكرمة بن ربعي الغياض (المدوح هنا) .

\_\_\_\_ ١٩٢ \_\_\_\_\_ أشكال الصراع في القصيدة العربية \_\_\_

حـــتى إذا التفُّ النبــساتُ كـــأنَّه

لونُ الزِّحسارف زُيَّنَتْ بصسقسال

نفتِ الصِّبا عنها الجهام وأشرقَتُ

للمسسسس غِبٌ دُجُنُةٍ وطِلال

يومـــا باملح منك بهـــجــة منظر

بين العسشى وساعسة الإيصسال

حسسنا ولابالذ منك وقسد صسفت

بعض النجُّـوم وبعـن تُوالى

وبدت عدوى الاستدارة - تشيع كظاهرة فنية - بين شعراء العصر الذين تسابقوا في معالجتها ، وإصدار الصور من خلالها ، فدخل الفرزدق الميدان في المدح أيضاً قائلاً :

ما النئيل يضرب بالعَبِرين دارته

ولا الـفــــراتُ إذا أذيُّه زَخَـــرا

يعلوُ اعسالِي عساناتِ بمُلْتطِم

يُلقَى على سُورها الزيتون والعُسشرا

ترى الصرارى والأمسواج تلطمه

لويستطيعُ إلى بريَّةٍ عسبسرا

إذا عَلْته ظلالُ الموج واعتركت

بواسقات ترى في مائها كَدرا

بمستطيع نَدى بِشر عُسبابهسماً

ولو أعانهما الزّاب إذا انعَدرا (٥)

وعلى نفس النسق وجدت الاستدارة سبيلها أيضا عند شعراء الغزل المتخصص

<sup>(</sup>ه) ديوان الفرزدق ٢٣٢/١ دارئه: دافعه أي موجه المندفع ، أذيه: موجه ، عانات: موضع . الصرارى : النوتى ، العشر: نوع من الشجر ، الواسقات: الأمواج يطرد بعضها بعضاً . الزاب: نهر بالموصل .

\_\_\_ الجزء الثالث (عصر بني أمية ) (١)\_\_\_\_\_

حتى أصبحت ظاهرة فنية لدى معظم شعراء العصر ، ففى لوحة فنية له يقول جميل ومسا صاديات حُسمن يومسا ولَيلَة

على الماء يُغسشينَ العسميِّ حسوانِي لواغبُ لايصسدُرنَ عنه لوجْسهَ

ولاهن عن بَرْد الحسيسساض دَوانى يَرَيْنَ حَسسسان الماء والموت دونَهُ

فهن لأصوات السهن ووانى السهن أوانى بأكه وصهن عُلَة وصهن المائة

إليك ولكنَّ العسدوُّ عَسداني (٦)

وعند قيس لبني أيضاً:

ف أقسم ماع ممش العبون شوارف

روائم بوً حسائمسات على سَقبِ تشممنه لو يستطعن ارتشفنه

إِذَا سُـهْنَهُ يُزْددْنَ نَكْبِـا على نكب

رَئِمْنَ فــمـا تنحـاشُ منهن شـارف

وحالَفْنَ حَبْساً في المُحُول وفي الجَدعب

بأوجد منى يوم ولت حصولها

وقد أطلعت أولى الرّقاب من النّقب (٧)

(٦) ديوان جميل ١٢٩ صاديات: نوق اشتد بها العطش، يغشين: يضربن، حوانى: لاويات الأعناق، لواغبا: أعياها السير أشد الإعياء، روانى: مديمات النظر، الغلة: العطش، حباب الماء: نفاخاته التي تعلوه، عدانى: صرفنى وشغلنى،

<sup>(</sup>٧) شعر قيس لبنى ٦٦ الخوض جمع خوصاء وهى الغائرة العين . الشوارف ج شارفة وهي المسنة من النوق ، الروائم ج رائمة وهى التى تعطف على أولادها . البو : جل دولد الناقة يحشى تبنا أو حشيشاً لتعطف عليه الناقة إذا مات ولدها فتدر . الأظار : جمع ظئر وهي العاطفة التي غير ولدها المرضعة له . السقب : ولد الناقة . سفنه : شممنه ، النكب : النكبة والمصيبة له ، المحول : الحدب ، أوجل : أعظم خوفاً ، أوجد : من الوجد وهو الحزن ، النقب : الطريق الضيق في الجيل.

وهكذا استغل شعراء العصر الاستدارة وسيلة من وسائل المبالغة وصراع الموروث مع الجديد ، على مافيها من مبالغة أيضاً فى الجهد الفنى الذى يبذله فيها الشاعر ، على أننا لاندرس المبالغات التى شهدها العصر هنا على أنها استدارة فقط ، فقد وجدت قدرات الشعراء مجالات مختلفة ترصد فيها الصور الجزئية والكلية دون لجوء إلى الاستدارة ، إذ قد لايكتفى الشاعر بتعدد جزئيات الصورة فى البيت الواحد ، أو يزيد فى تعميقها حين يعرضها فى أبيات متوالية ، وفى كل هذه الحالات لايخفى حرصه على إعمال خياله وفكره لإعادة تركيب الصور وترتيبها ، وطرحها فى شكل يغلب عليه الإطلاق والتعميم والتجريد ويترجم مايعيشه فى أعماقه من صراعات مادة لفن القديم والمستحدث ، مما أدى إلى عرض بعض المشاهد المدحية من خلال الفن القديم والمستحدث ، مما أدى إلى عرض بعض المشاهد المدحية من خلال ملامح بطولية مطلقة فى كل جوانبها . على سبيل المثال مانجده فى قول الأخطل وهو يرصد كما متوالياً من مبالغات حول ممدوحه :

سَببوُق لغايات الحفاظ إذا جَسرَي ووهّاب أعَناق المبين حَسمُ ولُها ودفّاء ضَسيْم لايُسسامُ دنيّة ودفّاع ضَسيْم لايُسسامُ دنيّة وقطّاع أقسران الأمسور وصولها وأخّاذ أقْسمى الحق لامتُسهطيّم أخسوُه ولاهشُّ القناة رَذيلُها أخسرُ أديبٌ ليس يُنقَصُ عَسهدُه ولاشاهدا مغبونة يَسْتَقيلها ولاشاهدا مغبونة يَسْتَقيلها جسواد إذا ما أمحل الناسُ مُسمَرع كريم جُلوعات الشتاء قَنُولها إذا نائباتُ الدهر شَسقت عليهم كسريم خَلوعات الشتاء قَنُولها عَسروف لاضْعساف المرازئ مساله

\_\_الجزء الثالث (عصر بنى أمية) (١) \_\_\_\_\_وادُه وكـــرًار المُرْهقين جـــوادُه

### حفاظاً إذا لم يَحْم أَنْثَى حَليَها (^)

وعلى هذا النحو سارت المبالغة فى شعر الأمويين فى مسارات عديدة قوامها منظور الصراع منذ بدت تقليدية فى أصولها الأولى ، وتجديده فى طريقة عرضها ، بحكم ما أضافه إليه الشعراء . من فروع ثقافتهم ومصادرها التى تعددت وتنوعت ، وعرفت الأناة سبيلها إلى شعراء العصر فى فترات استرخاء متكررة ، طال فيها نفس الشاعر ، ووجد الفرصة مهيأة لكى يلح على عرض لوحات تصويرية كاملة من خلال الاستدارة أو غيرها ، فانتشرت المبالغة فى صور الشعراء لتعكس ما أصاب الحياة الاقتصادية والاجتماعية من ثراء مادى وبشرى ، وفى نفس الوقت تعكس – بشكل غير مباشر – كل ملامح المبالغة فى العصر من تطرف حزبى ، إلى إسراف فى الغزل ، وغراق فى الخمر ، فهى مبالغة العصر كما طرحها – العصر – على الشعراء ، ولكنهم زادوا فى صقلها وتأصيلها حين بحثوا فى القديم ، فوجدوا مبالغة النابغة التى فتحت المجالات المتعددة للتأثر بها .

وبذا تظل الاستدارة واحداً من مؤشرات الصراع الفنى لدى الشاعر الأموى من خلال محورين: أولهما: أنه اتخذها وسيلة للجمع بين إعجابه بالمادة الموروثة والمادة الجديدة التى أضافها إليها وعالجها من خلالها. وثانيهما: حين تجاوز بها حدود تضمين الأبيات متخذاً منها مجالاً للتنافس والتبارى مع فكرة البيت الواحد، فكانت نسقاً فنياً متميزاً أكسب شعراء العصر وشعرهم قيمة خاصة وتميزاً محسوباً لهم فى معظم صورهم.

<sup>(</sup>A) أعناق المئين : جماعاتها ، العنق : الجماعة ، الدنية : الخصلة الدنية وهي الخسف والذل ، الأقران ج قرون وهو الحبل . المتهضم : المظلوم . الهش : الضعيف ، الأغر : الأبيض الوجه ، الأقران ج قرون وهو الحبل . المتهضم : فيها ويظلم ، يستقيلها : يطلب رفعها ، المرع : ذو الأريب : العاقل ، المغبونة : خطة يغبن فيها ويظلم ، يستقيلها : يطلب رفعها ، المرع : ذو الخصب والنعمة ، شقت : أصبحت شاقة ، المرازئ ج مرزأة وهو المصيبة . عج : صاح ، بخيلها ، بخيل النفس ، المرهق : الذي غشيه السلاح ، العرف : الصبور ، منحوت الصفاة : اذا سئل لم يعط كما لايبيض الحجر إذا نحت .

(۱) بين الخطابية والقصصية

وهما اتجاهان لإصراع بينهما أساساً إلا من خلال الالتقاء في فنون الشعر كما عرفها العصر ، إذن بدا طبيعياً تكتمل ظاهرة التخصص من واقع سمات فنية معينة بدت مميزة لها ، دون أن يعنى هذا بحال أن ظاهرة الخطابية أو القصصية قد ولدت مع عصر بني أمية ، بل كانتا امتداداً فنياً لنظائر لهما في العصور السابقة ويبقى لهما كثرة الانتشار والشيوع في شعر العصر ، وإفراط الشعراء في الاستعانة بهما ، إلى الحد الذي يجعل منها ظاهرة فنية ، وسمة عامة شائعة تستحق التسجيل والتأمل في إطار مفهوم التقرير والتصوير ، أو الحقيقة والمجاز أو الواقع والرمز .

ومع فنون السياسة ومتعلقاتها نتصور انتشار الصيغ الخطابية في شعر المدح ، خاصة حين يتحول إلى شعر سياسي أو تورى ، وكذا شعر الاحتجاج ، وشعر الفرق الإسلامية ، إذ يصبح مطلوباً من الشاعر أن يقنع جمهوره ، لا أن يكتفى من شعره بتصوير تجاربه فحسب ، وهنا يصبح رصيد الجمهور من القصيدة ذا أهمية خاصة ، يضعها الشاعر في اعتباره لحظة تخلق القصيدة التي يتفاعل من خلالها مع جمهور المتلقين .

وقد انتهت وظيفة الخطابة إلى تثبيت أهميتها كفن قولى ، له دوره المميز في الحياة الأدبية ، وهو مالم يكن بأقل خطراً من دور الشعر وأهميته ، وعلى أية حال فهى تلتقى مع الشعر على مائدة الأداء الوظيفى ، على الرغم من اختلافهما في الماهية والطبيعة النوعية ، فكلاهما فن قولى يتعامل من خلال اللغة لتظل الفوارق واردة في كيفية استغلالها تقريراً أو تصويراً ، ذلك أن الخطيب – غالباً – مايوظف خطابته في الإصلاح ، أو التوجيه ، أو الدعاية ، مما يتطلب منه كثرة الاستعانة بالحكم ، أو الأمثال أو المواعظ ، وهو يصطنع الموضوع الذي يتبناه بالتحديد ، ومن هنا كان تعدد وسائله في توجيه الأداة بين جودة الإيقاع ، والدقة في اختيار الكلمات ، وصحة الأسلوب ، ووضوح التقرير ، وكثرة الأدلة والحجج ، وإصابة البراهين .

فإذا ما تأكد الاتفاق في اصطناع فن الكلمة لدى كل من الشاعر والخطيب بدا طبيعياً بهذا القياس أن يستغل كل منهما مقدرات الآخر في الصياغة الفنية التي يقف بصددها حتى تصبح الخطابة «كالشعر في صياغتها من رؤية درامية ينبغي أن تمثلها وتقدمها ، ولتكن وسيلة التعبير فيها بعد ذلك بصيغة الحاضر ، والبحث عن الصور الملائمة للموضوع (١) .

وهو مايربط الخطابة بالموقف ، ذلك أن الخطيب يبدو أشد مايكون حاجة إلى

<sup>(</sup>١) د. غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث ٩٦.

حسن الإلقاء ، حتى يجذب إليه جمهوره ، فلاينصرف عنه إلى غيره ومن هنا يدخل عنصر الإلقاء فى الحكم له ، أو عليه ، بالنجاح أو بالفشل لأن للإلقاء أثره فى استمالة الجمهور من ناحية ، وإقناعه والسيطرة على فكره من ناحية أخرى ، وعلى هذا تتبلور الصيغ الفنية التى تنتشر فى الأسلوب الخطابى حول الإكثار من أدوات الاستفهام ، أو النداء ، أو أساليب الأمر والنهى أو الترغيب والتحذير ، وغير ذلك من سمات خطابية فى الأداء اللغوى حين يصبح أداء إقناعياً فحسب .

ونحن هنا لانقف عند دراسة الخطابة كفن قولى أدبى ، ولكننا نكتفى منها بالتعرف على مدى التداخل وحجم الصراع الذى وقع بينها وبين الشعر كنوع أدبى أيضاً فى ذلك العصر بالذات ، وكيف أسهمت الصيغ الخطابية فى تحديد ملامح الأداء الوظيفى لفن الشعر ، خاصة فى قصيدة المدح الأموية ، ومادار حولها من فنون بدت فى حاجة ماسة إلى تلك السمات والمقومات الفنية كوسيلة لإقناع الجمهور ، ومخاطبة الجانب العقلى فيه قبل أى اعتبار جمالى آخر .

وليس في حاجة إلى جدل طويل أو حوار ، أو حتى دليل أو إقناع مانراه من كثرة «الاستهلالات الخطابية» في مقدمة القصيدة ، ومع هذا بدت الفكرة «الخطابية» واردة فيها ، بل راحت تتصدرها ، ولذا تصبح في حاجة إلى النقاش من خلال سؤالين: أولهما : هل كانت الصيغة الخطابية بمنأى عن الواقع النفسي للشاعر ، وهل جارت على تجاربه ، أو وقفت حائلاً دون تصويرها ؟ والثاني : إلى مدى أسهمت تلك الصيغ في تحديد مكانة شاعر المدحة سلباً أو إيجاباً ؟ ومادورها الحقيقي في ظواهر الصراع الفني بعامة ؟ .

ففى المقدمات يضطر الشاعر إلى التجريد ، حتى يفسح المجال للخطابية فى الأداء والظهور ، إذ يجرد من نفسه شخصاً آخر يتحاور معه ويتجادل ، محاولاً الإقناع بصدق تجاربه ودقة تصويرها ، وقد عرفت مواقف حرجة صادفت الشعراء ، نتيجة ذلك الحرص على خطابية الأداء في المقدمة ، على غرار مارددته الروايات حول الموقف المشهور لذى الزمة في استهلال قصيدته أمام هشام بن عبدالملك بقوله :

مابال عينك منها الماء ينسكب

كسأنه من كلى مسفسرية سسرب ؟

أو ماكان من قول جرير:

#### أتصحو أم فؤادك غير صاح

#### عسسية هم صحبك بالرواح ؟

ومايصحب مثل هذه المواقف أحياناً من قصور الفهم لدى الممدوح ، وهو المتلقى الأول لفن الشاعر ، مما يدفعه إلى الإساءة إلى الشاعر بلا مبرر ، كما حدث مع ذى الرمة من غضب هشام عليه ، وكذلك جرير حين رد عليه ممدوحه : بل فؤادك أنت يابن الفاعلة ، ولم تهدأ ثائرة عبدالملك إلا حين وصل الشاعر إلى قوله :

#### ألسمتم خميسر من ركب المطايا

#### وأندى العسسالين بطون راح ؟

عندها يسترخى عبدالملك في سريره ليقول: هكذا يكون مدح الملوك.

وعلى هذا النحو أصبح الاستهلال الخطابى صيغة مكررة ازدحمت بها قصائد الشعراء وأكثروا من تناولها ، وكأنما بات من الضرورى للشاعر أن يفيد من الأسلوب الخطابى بمستوياته المختلفة حتى يضمن بذلك أن يتجاوب معه الجمهور ، وهو تجاوب يتطلب أيضاً قدراً من المبالغات التى يلجأ إليها فى تضخيم مادته التقريرية ، وكأن المبالغة تصبح فى هذه المواقف قاسماً مشتركاً بين الأسلوب الخطابى والصورة الشعرية على حد سواء .

ولانستطيع الزعم بأن الشاعر العربي كان في غني عن استخدام صيغ «الأمر» «النهي» و «الدعاء» و «الاستفهام» وغيرها من ملامح الحس الخطابي ، وخصائصه الأسلوبية ، مما يتطلبه الموقف ويمليه على صاحبه ، على ألا ينتهى الموقف بالشاعر إلى الإسراف في تقريرية الأداء ، وإلا فقد شعره عنصراً أصيلاً من عناصر بنائه من خلال التصوير ، وهو ماينبغي أن ينطلق منه الشاعر ، بل يتطلب منه الإجادة ، حتى يصل إلى آفاق تتجاوز المستوى العادى للغة ، حتى يستطيع استغلال مقومات الإيحاء المتنوعة فيها ، عندئذ يرقى بها درجات عن مستويات لغة الكلام العادى ، أو – على الأقل – يستخرج ماتكنه من إيحاءات ودلالات تصويرية هي جزء أساسي من تعامل الشاعر مع أدواته .

ومن هنا يأتى الخلاف بين الشاعر والخطيب فى ماهية القول لدى كل منهما ، إذ يبدو التصوير مطلوباً فى الشعر ، على مافيه من تركيز دقيق على ملكة ،الخيال، التى تميز الشاعر وفنه ، حتى لايصير عبداً للتقاليد والموروثات ، بل يصبح من الصرورى أن يستغل من ذاته ملكة الخيال ، أو يعرض من الموهبة الفردية مايبرز

كيانه الخاص فى الفن ، وهو مايحفظ له تمايزه – أيضاً – حتى لايكرر الآخرين ، أو يصبح نسخة منهم ، وحتى يتجدد فنه أيضاً ، فلا يصبح مجرد نسخة مكررة تبعث على الملل والسألم لدى المتلقين .

ومن هنا أيضاً يبدو ضرورياً للصيغ الخطابية في الشعر أن تنضبط بشكل ما ، من خلال تلك الحاسة التي تلجأ إلى الخيال ، ومن خلاله تنطلق أداة الخطيب ووظيفته ، ولعل الشاعر القديم كان واعياً بالأهمية التصويرية في الشعر ، حين طرح مقولة أن «أصدق الشعر أكذبه» فإذا ماربطنا الموقف بصاحبه وهو واحد من الشعراء المحافظين ومن أكثرهم صلة بالتراث (وهو البحتري) بدا لنا إلى أي حد كان إلحاح الشعراء على المواقف التصويرية وسيلة من وسائل التوصيل والتباري في الفن الشعري .

أن مايبقى للخطيب والشاعر معاً هو دقة الإلقاء ومايستتبعها من الحرص والتأنى في اختيار الألفاظ ، أو انتقاء الصور التي ترتبط – في مجموعها – بالموضوع وترضى ذوق الجمهور وتقنعه في نفس الوقت .

فإذا خصصنا القول بدائرة شعراء بنى أمية تبين لنا أنهم أصبحوا جماهيريين – إذا جاز بالوصف – منذ امتزج المدح لديهم بالسياسة ، وللسياسة بدورها جمهورها المتنوع ، خاصة مع تعدد الأحزاب . والشاعر يهمه – بالدرجة الأولى – إرضاء المتلقى ، سواء كان من الحزب الأموى أو الشيعى أو الخارجى أو الزبيرى ، ومع إرضاء المتلقى يصبح من الصرورى إقناع الجمهور العريض من المسلمين بمبادئ الحزب الذى ينتمى إليه الشاعر ، ويتبنى قضاياه ، وحين تصبح مهمة الشاعر الإقناع والدفاع والهجوم ، فهو – عندئذ – يلتقى مع الخطيب فى الوظيفة ، وله عندئذ أن يأمر وينهى ويستفهم ، ويتخذ من أدوات الخطيب وسائل لتوصيل فنه ، وعندئذ قد يجور على التصوير ، ويظل الصراع وارداً لصالح الشاعر الخطيب المقرر أكثر من ميله لصالح الشاعر المصور .

وفى موضوع الهجاء أو النقائص بدت الرؤية الجماهيرية أساساً للمواقف ، حين سيطرت على كيان الشعراء ، منذ راحوا يكسبون مكانتهم من خلال جمهور يصفق لهم ، أو أسواق أدبية تستطيع أن ترفع مكانة الشاعر أو تحقرها ، ومع هذا الجمهور يتوجه الشاعر بكل صوره أو تقاريره إلى خصمه ، وتصبح العملية الفنية محكمة فى دائرة المواجهة والمخاطبة ، وتصبح البراعة أيضاً من خلال الصياغ الخطابية ؛ ولا جدل هنا – طبعاً – فى أن النقائض – فى ذاتها – تمثل أعنف صور الصراع الفردى فى عصر بنى أمية كله .

على أن الموقف يختلف في مجال التخصص الآخر الذي ثبتت أركانه في بيئات الحجاز ، منذ فقد الشاعر عنصر «الجماهيرية» وانتقل من جماعية فنه إلى ذاته، أو حتى إلى بيئة خاصة ممن يقتنعون بفلسفة حياته ، ويتخذون من فنه وسيلة للهو وتزجية الفراغ ، ولذا بدا شعراء الاتجاه الغزلى أقرب إلى فن (المقطوعة) منهم إلى فن (القصيدة) . ولكن المقصدين منهم أيضاً لم يحتاجوا إلى خطابية الأداء بنفس الكثافة التي رأيناها في الاتجاهات السابقة ، بل كانت حاجتهم أكثر إلحاحاً إلى فن القص ، إذ راحوا يعتمدون على الحركة في تصوير المغامرة الغزلية لدى شعراء الحضارة ، ولاشك أن المغامرة لاتتم إلا من خلال أبطال يتحركون من خلال أحداث تؤثر فيهم ، ويؤثرون فيها ، فتنمو لتقود إلى عقدة أو أزمة تكاد تقف عندها الحركة ، حتى إذا انفرجت الأزمة انتهت القصيدة ، واستراح الشاعر من عناء مغامراته بعناصرها الدرامية والكوميدية معاً ، وفي خلال حركته المتعددة يعتمد على عنصر «الحوار» الذي يديره من خلال فتاته أو فتياته ، وهو مرتكز أساسي في الفن القصصي ويعكس جانباً صراعياً – على المستوى الفني – يتناقص مع مارصدناه حول منطقة التقريرية والخطابية التي سادت شعر البيئات الأموية .

ومادار في بيئة الحضارة تكرر في الغزل البدوي الذي راح فيه الشاعر يغني ذاته ، ويعرض تجاربه ، ويحرص فيها على واقعية الأداء من خلال انتشار العنصر القصصي بصورة أقل منها عند شعراء التيار الحضاري ، فلم تكن القضية عنده مجرد مغامرة غزلية ، بقدر مابدت تجربة ممتدة ، تحكمها ضوابط المجتمع وتقاليده ، مما يصرف الشاعر إلى مجرد عرض ذكريات الماضي ، وبذلك يتحول العنصر القصصي إلى مجرد معالجة «نعالم الذكريات ، إذ يستعيد الشاعر من خلاله أحداثاً مضت عاشها، أو تمثلها في عالم الغزل البدوي فحسب .

وعلى هذا نخلص إلى أن فن الشعر في العصر الأموى قد تطور حين أفاد من فن الخطابة ليتلاءم مع منطق السياسة في العصر ، كما أفاد من القصة في البيئات الغزلية ، وهو تطور نستطيع أن نتبين حدوده الحقيقة عند الدراسة النصية لاتجاهات الشعر في هذا العصر .

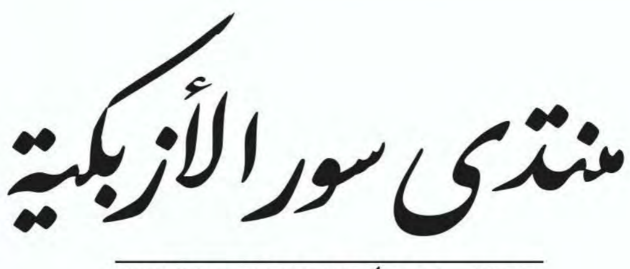
ويظل هذا التطور مؤشراً لعديد من صراعات العصر ، سواء على المستوى الفنى بين التقرير والتصوير ، أو الخطابية والقصصية ، أو حتى على مستوى موضوعات الصراع ذاتها من واقع البيئة الأموية بين أحاديث السياسة وماحولها ، وبين ماظهر بعيداً عن عالمها من غزليات الشعراء في أي من البيئات والاتجاهات التي فرغ

شعراؤها من الانتماءات السياسية أو الالتزام الحزبي .

كما يظل الشعر دالاً على طبيعة عصره من خلال تعدد بيئاته وصراعات شعرائها ، الأمر الذي يمكن تبيئه تفصيلاً من خلال التعرف على مدارس الشعر الأموى المتخصصة في كل بيئة على حدة ، أو في إطار ديوان الشاعر الواحد بوجه خاص .

### الفهرس

| ٢   | :::::::::::::::::::::::::::::::::                            |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٧   | تمهيد (حول موضوع الصراع وأشكاله في القصيدة الأموية)          |
| 10  | القسم الأول : أنماط الصراع في العصر الأموى                   |
| ۱۷  | الباب الأول : العوامل والمؤثرات                              |
| 19  | الفصل الأول : خصوصية المؤثر الديني وعلاقته بصراعات المرحلة   |
| 170 | الفصل الثانى : أبعاد المؤثر الحضارى والسياسى ومستويات الصراع |
| ۱۳۸ | (١) بين فرق الشيعة                                           |
| 122 | (٢) بين الخوارج وبقية الفرق                                  |
| 101 | (٣) بين الحزبين الأموى والزبيرى                              |
| 108 | الباب الثانى: الاتجاهات المتضادة                             |
| 100 | الفصل الأول : الموقف الغزلى وصراعات جديدة                    |
| ۱۲۳ | الفصل الثاني : الموقف الهجائي ومعترك الفحول                  |
| 140 | الفصل الثالث : الموقف الخمرى وتبلور تيار الزهد               |
| ۱۸۳ | الفصل الرابع : الظواهر الفنية الخاصة                         |
| 140 | (١) بين المبالغة والاستدارة                                  |
| 197 | (٢) بين الخطابية والقصصية                                    |



WWW.BOOKS4ALL.NET